## gegenwärtige Aufgabe der Philosophie.



auszugeweife gelefen in ber

öffentlichen Sitzung der k. Akademie der Wissenschaften

zui

## Vorfeier ihres dreiundneunzigsten Stiftungstages

am 27. März 1852

bon

## Dr. Carl Prantl,

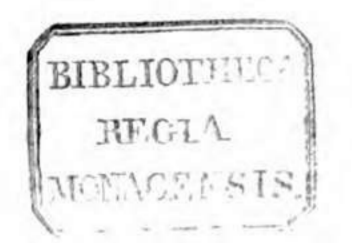
außerordentlichem Mitgliede der philos.-philol. Alaffe.



München.

Gebruckt auf Roften ber Afabemie.

1 8 5 2.



Soweit unsere Kunde reicht, zeigt sich mit dem erhöhten Leben und der reicheren Kultur der Menschheit stets und überall die Philosophie verschwistert, denn bei jenen Bölfern, welche von einer unmittelbaren vorhistorischen Entstehung her ihre Entfaltung organisch ersuhren, stellt sich mit dem größeren Umfreise der Thätigkeit eine auf Principien-Erkenntniß gerichtete Speculation von selbst ein; hingegen jene Staaten, die durch äußerlich hervorgerusene Constituirung gleichsam plötlich fertig in die Geschichte eintreten, wie dieß bei größeren Auswanderungen und Colonien der Fall ist, stehen selbst wieder mehr oder weniger bewußt auf einem von ihrer Borstuse eingenommenen Standpunkte der Ideen in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit. Und dieser Complex des gesammten Speculativen und Ideellen ist daher zu jeder Zeit der seinste sowie umfassendste Ausbruck der jedesmal vorliegenden Kulturstuse.

Daher wird auch bas Borhaben, die "Aufgabe ber Philosophie" einer Zeit als eine fünftig zu lösende bestimmen zu wollen, jedenfalls barum mannigfaltige von Niemanden zu verkennende Schwierigkeiten an sich haben, weil die höchste Concentration aller geistigen Erzeugnisse von selbst in eine solche Betrachtung sich hineingezogen findet; woran auch noch zufällige Bebenfen sich anschließen können, welche an außere Berhältnisse geknüpft sind.

So sollte mich ja selbst schon die Seltenheit, die Ungewohntheit, daß von dieser Stelle aus es versucht wurde, in die Interessen der Philosophie

gleichsam eingreifen zu wollen, schüchtern machen; jedoch eben diese Erwägung mag sich auch zu einem Grunde der Ermuthigung umgestalten, wenigstens ein Bekenntniß davon abzulegen, daß auch in unserer Akademie die Bewegungen der Philosophie nie aufhörten, mitempfunden zu werden, und daß München hierin sich durchaus nicht so theilnahmslos verhalte, als Manche zu glauben scheinen.

Das tiefer liegende Bedenken aber ift jenes, daß es an fich etwas Migliches hat, irgend einer Wiffenschaft ihre Bukunft vorschreiben, ihre Aufgabe anweisen zu wollen, und leicht fonnten wir uns hierin dem heut= zutage oft ausgesprochenen Borwurfe eines Doftrinarismus Preis geben; jedoch einerseits ist es eine der neueren Philosophie überhaupt, namentlich feit Kant, wesentlich zukommende Eigenschaft der Gelbstreflexion, daß jede Richtung fich über fich selbst und ihr Berhältniß zu den übrigen weit fla= rer ift, als dieß früher der Fall war; andrerseits erwächst ja in jeder Wiffenschaft für den Betrachter aus ber Kenntnig des bisher Erreichten wenigstens ein Gefühl bavon, was in Zukunft noch zu thun sei, sollte es auch nur das Gefühl einzelner Mängel fein. Bei der Philosophie aber muß wegen ber spftematischen Coharenz bes Einzelnen eine berartige Auffaffung nothwendig das innerfte Princip felbft treffen, und eine Aufgabe der fom= menden Philosophie überhaupt wird als das noch zu leistende bezeichnet werben. Darum fann einer folden Betrachtung mahrlich nicht die Meinung zu Grunde liegen, als mußten alle Jene, welche namentlich nach Begel an bem Fortbaue unserer deutschen Philosophie sich bethätigten, wie Trendelenburg, Chalybaus, Feuerbach, Rosenfranz, E. Reinhold, J. G. Fichte, R. Ph. Fischer, Wirth, Ulrici, Menzzer, Lott, George, Reiff, Lope, Stahl u. A. m., ignorirt oder etwa zurechtgewiesen werden, - bie entschiedenen Ruckfälle kommen als unbefummert um die Aufgabe der Philosophie allerdings nicht in Betracht -, sondern es wird, zumal bei einem in der philosophischen Litteratur noch Jungeren, die Bethätigung seiner Theilnahme an ben Intereffen ber Philosophie bas milbefte und hiemit bas

gewünschte Motiv ber Beurtheilung sein. Daher erwächst für mich bie Nothwendigkeit, eine boppelte Bitte zu stellen: einerseits das ganze Unternehmen einer Betrachtung ber gegenwärtigen Philosophie nicht mißbeuten,
und andrerseits ben subjectiven Standpunkt mit Nachsicht aufnehmen zu wollen.

Weniger als diese Bedenken beengt mich ein weiteres, welches Danchem bas größte bunken burfte. Jener gesammten geiftigen Entwicklung nemlich, welche man gewöhnlich mit dem Ausdrucke Beit = Ideen bezeichnet, offen ins Angesicht zu blicken und Alles, vom unmittelbaren religiofen Enthusiasmus an bis zum spitfindigften Dialekticismus hinauf, nach seinem Wesen und seiner Berechtigung zu fragen, dies scheint eines Muthes zu bedürfen, welchen Viele als Vermessenheit bezeichnen werten; und hinwieberum liegt in der Anerkenntnig beffen, daß alle verschiedenen Richtungen im Innerften des Menfchen nothwendig murzeln, eine Milde ber Beurtheilung, welche ein feiger Optimismus genannt werden konnte; und endlich insoferne die künftige Unhaltbarkeit des Begel'schen Apriorismus offen ausge= sprochen wird, mag uns sogar Schwäche ber Speculation, welche bis zum reinen Denken fich eben nicht emporschwingen könne, Schuld gegeben merben. So daß wir bemnach, wie man fich ausbrückt, in eine schlimme Stellung zwischen den Parteien gerathen muffen. Irboch vor Allem befin= ben wir uns hier an einer nur ber Biffenschaft geweihten Statte, wo ber Fanatismus ber Partei-Leibenschaft wohl füglich schweigen soll und baber auch feiner Berücksichtigung werth ift. Es barf uns hier gar nicht berühren, mit welcherlei ber bannalen Ramen, Die die Leidenschaftlichen beider Extreme zugleich über ein und dieselbe Perfonlichkeit ergeben laffen, wir etwa bezeichnet werden. Eben daß durch derartige allgemeine Worte mit einer provocatio ad plebem, ober beffer ad plebeculam, von beiben Extremen Demagogie getrieben wird, gehört zu den beklagenswerthen Buftanben ber Jettzeit, beren Beilung vielleicht faum von einer fünftigen

volleren, reicheren, achter menschlichen Gestaltung ber Bildung erwartet werben barf.

Wir können und durfen nur von dem Einen Interesse bes Wissens beseelt sein, und will man dieß selbst Partei nennen, so streiten wir nicht um Worte; insoferne aber wollen wir auch weder parteilos noch parteissch sein. Ja selbst, wenn es eine Richtung gibt, die dem Wissen an sich seindlich ist, welche aber innerhalb einer gelehrten Gesellschaft, wie unsere Akademie ist, nicht vertreten sein kann, erkennen wir sie als außerhalb lebend an, da es überhaupt zum Wesen des erscheinenden Menschengeschlechtes gehört, daß zu jeder Zeit Tausende ihr geistiges Leben nur in der Unmittelbarkeit vollziehen, welche Stufe der Intelligenz, sobald sie als abgeschlossene auftritt, dem vermittelnden Wissen seindlich sich gegenübersset; dieß aber tritt bei allen Völkerstufen jedesmal zugleich mit der erhöhten geistigen Entwicklung, d. h. zugleich mit dem Hervorkommen der Philosophie, ein, und ist daher nicht bloß eine Erscheinung der neueren Zeit.

Nur also das Interesse um Leben und Fortbestand der Philosophie soll mich im Folgenden leiten, und wenn Bemerkungen gegen die Heroen der Philosophie verschiedenster Richtung gewendet werden, — und es können ja in der That, je kürzer eine Besprechung der vorliegenden Systeme sein soll, desto mehr nur die Schärsen und Spisen hervorgehoben werden —, so beschränkt solches die ungemessenste Hochachtung und Bewunderung jener Männer wahrlich nicht, denn diese Polemik wird nicht um poetischer oder egoistischer Annahmen willen geführt, sondern beruht auf der Untersuchung, ob die neuere oder neueste Richtung ein zureichendes Princip der Philosophie besitze oder nicht; und wir wollen jene großen Denker in der That nicht behandeln, wie Lessing bekanntlich sagte, daß gewisse Leute den Spinoza behandelten.

Vor Allem nun mag uns ber schlichte Sat an ber Spite fteben,

baß für bie Betrachtung ber Biffenschaft Alles in ber Rulturgeschichte je aufgetretene nicht weniger als ein Daseiendes gilt, als andrerseits die Existenz= weisen des Maturlichen. Die Wissenschaft verschließt nicht furchtsam ihr Auge, um etwa einen Sturm der Geschichte nicht sehen zu dürfen, und noch weniger gibt fie fich dem Wahne hin, daß irgend eine bereits aufge= tretene Richtung von Außen her vernichtet, durch irgend eine Macht annul= lirt werden könne, benn, wie schon ber Tragifer Agathon \*) es ausspricht: "deffen allein ift auch Gott beraubt, ungeschehen machen zu können, mas schon gethan ist." So gibt es für den Forscher kein an sich "fürchterliches Buch", überhaupt feinen Popang des Schreckens, fein Anathema; es existirt für ihn Daumer's Religion der Zukunft ebenso wie die inniglich tiefe From= migkeit der schlichtesten Landbewohner, und die extremften Ereignisse im Staatsleben sowie in allen Zweigen der Kulturgeschichte find fammtlich in gleichem Mage Facta — furz bes Horatius Nil admirari muß bei jebem Schritte ber Geschichte beutlicher zum Bewußtsein fommen. Aber bieß barf wieder nicht zum Motive eines bequemen Quietismus oder Peffimismus werden, welcher bei dem gewöhnlichen, wenn auch fehr richtigen, Sate fich beruhigt, daß die Meuschen immer so gewesen seien wie sie jett sind, und immer so sein werden, sondern gerade der Impuls muß erwachen, daß wir erkennen, wie der Menschheit ein Soheres, ein Ideales, ein Göttliches ein= wohne, und auf welchen Wegen ober Abwegen alles Edlere, alles Erhabene, Religion und Wiffenschaft gerade nicht ausgenommen, in Menschenhanden depravirt, entstellt und migbraucht werden könne und migbraucht worden sei. Solches find die verwerflichen Phanomene, welche von der Rulturgeschichte in ihrem Berlaufe selbst jedesmal ausgeschieden werden, während sie jedesmal wieder neu erscheinen. So werden wir die Einsicht suchen, warum fie ausgeschieden werden muffen, und hochft mahrscheinlich

<sup>\*)</sup> Βεί Aristoteles, Eth. Nic. VI, 2:

μόνου γὰς αὐτοῦ καὶ θεὸς στεςίσκεται,

ἀγένητα ποιεῖν ἅσσ'ὰν ἢ πεπραγμένα.

wohl, ja gewiß, werden wir die Wurzel alles bessen, was als Mißstände, Auswüchse und Extreme zu bezeichnen ist, in einer Einseitigkeit, einer Verranntheit in Eine jener Seiten erblicken, welche sammtlich das Wesen bes Menschen constituiren.

ned terniger gibt ne me den Wedne bin, bag irgend eine bereits anige-

In bem Causalnerus nun, welcher durch stete actio und reactio diese Einseitigkeiten gegenseitig hervorruft, wird der Denker neben dem stets gleich sich wiederholenden, daß die Menschen Menschen sind, auch einen continuirslichen Berlauf erblicken, welcher als ein Fortrücken, als der sogenannte absolute Fortschritt bezeichnet wird, aber dabei nur den Sinn haben kann, daß der Mensch in der zeitsräumlichen Geschichte nicht über den Menschen hinaus fortschreitet, d. h. daß daß Ziel in seiner angeblichen Absolutheit eben daß ist, was der Mensch als solcher gerade nicht erreicht. Eben darum aber wird derzenige, welcher nach Jacobi's Ausdruck den unzerstückten Menschen nimmt, wie er ist, bei der Ueberzeugung, daß die Einseitigkeit durch den steten Versuch der wahren Allseitigkeit geheilt werden muß, nicht nach Art der schlechten Aerzte, welche nur die Symptome kurien, die Leiden durch bloße Einzelnheiten oder specielle Prophylaris paralysiren wollen, sondern er muß versuchen, sein tieseres, reicheres Princip nach allen Seiten wirken zu lassen, im Vertrauen darauf, daß es wirken werde.

Demnach, wenn Jemand ber lleberzeugung ift, daß der französisch=
englische Empirismus und Sensualismus, daß die Hegel'sche Dialektik, daß
Feuerbach's Anthropologismus, daß eine sich confessionell bezeichnende Philosophie, daß diese alle Einseitigkeiten und Auswüchse sind, indem bei einem
Condillac die ganze Philosophie in die menschlichen Sinnesorgane allein
fällt, bei Hegel aber eine Construction der Natur, der That, des Wollens,
der Freiheit, der Kunst, nur durch Sprünge und Lücken erreicht wird, bei
Feuerbach hingegen mehr muthwillig, nach dem gewöhnlichen Sprüchworte
vom Ausschütten des Bades, mit dem abstracten Idealismus aller Idealis=
mus wegbialektisit werden soll, während bei einer confessionellen Philosophie

vie Denknothwendigkeit aus bem entgegengesetzen Grunde zum Schweigen gebracht wird, — wenn, sage ich, dieß zur Ueberzeugung geworden ift, so darf man weder glauben, durch Ignoriren oder Verwünschungen etwas zu bewirken, noch auch bloß polemisch Specielles durch Specielles wider-legen, da sonst eine Tendenz-Philosophie erwächst, welche ebenso verwerslich sein dürfte als Tendenz-Romane, sondern es muß ein allgemeineres völle-res Princip gegeben werden, welches durch seine innere Allgemeinheit alle Einzelnheit und jedes Extrem, gegen welches Polemis geboten ist, von selcht absorbirt. Ist es am Ende ja doch die ideelle Allgemeinheit allein, welche als pädagogische Macht nicht bloß durch unser Einzelnleben sondern auch durch die ganze Kulturgeschichte sich hindurchzieht.

412

Und doch liegt Fruchtbarkeit und Reichthum der geschichtlichen Erscheinungen wieder nur im Eristentwerden des Einzelnen, denn jene ideale Allgemeinheit ift in der uns zugänglichen Welt weder in Natur noch in Beschichte eine punctuelle Einheit, sondern eine Entfaltung im Bielen. Darum fann auch bei fo zu nennenden Ginseitigkeiten an fich nur von einem relativen Ueberwiegen gesprochen werden und selbst das außerste -Extrem ift nur ein relativer Superlativ der Entfremdung, fein Lobreigen, welches völlig außerhalb der ursprünglichen Einheit sich hatte setzen können. In diesem Sinne ift auch völlig richtig bemerkt worden, daß allen philosophischen Systemen und Ansichten ohne Ausnahme irgend eine Wahrheit einwohne; und jede Untersuchung muß daher auf die tiefste Ursache der Spaltung eingehen, welche, da die Philosophie als solche eine Menschen= that, eine Errungenschaft des Menschengeschlechtes ift, anthropologisch in ber Doppeltheit des Menschen begründet sein muß; und die umfaffenbften Rategorien deffen, mas in der Geschichte der Philosophie auftreten fann, bleiben daher immer: Idealismus und Realismus, ober ber Methode nach Subjectivismus und Objectivismus.

Der subjective Ibealismus als die eine Seite des Entwicklungs-

ganges ber Philosophie ift es allerdings, welcher neben aller Forderung der Speculation materiell viel verschuldet hat. Er wurzelt tief im Spiritualismus der driftlichen Ideen und bildet auch im Ganzen den Hauptverlauf jenes Abschnittes der Philosophie, welcher gewöhnlich als chriftliche Philosophie bezeichnet wird. Aber schon in der scholastischen Periode ift es jene Sucht, das Unbegreifliche begreiflich zu machen, welche den Sinn fast für alles Uebrige, namentlich für Naturbetrachtung verschloß, so daß biese erft zur Zeit bes allseitig beginnenben Bruches einzutreten anfieng. Jedoch während die Scholastif ihrer Wurzel nach im Glauben philosophirte, hatte sie innerhalb dieses objectiv geltenden Inhaltes die Intelligenz = Kraft bes Subjectes gefordert, und es trat mit Descartes der entschiedene Subjectivismus hervor, von wo an wir so oft die Forderung treffen, die Philosophie solle vom Denken selbst ausgehen, aber immer schon mit der Annahme ober Fiction, daß bas Denken abstrafter, reiner als die übrige Thatigkeit, z. B. die bes Sandelns fei, und diefe Berwechflung bes Begriffes ber höheren Burbe mit bem einer überfinnlichen Reinheit fehrt nun beständig wieder; baraus fließt die distinctio mentis a corpore, welche von Descartes an bis zum angeblich reinen Denken und reinen Sein bes Hegel'schen Systems als die unablässige Einseitigkeit sich durchzieht. Bei Descartes, Spinoza und Leibnig find es die durch Idealismus gewonnenen Auffassungen von Substanz und Attribut, um welche tas Ganze analog mit den Universalien der scholaftischen Zeit sich dreht, wobei unbedingt die Meinung stets obwaltet, daß des Menschen idealistische Principien eo ipso schon die ontologischen Kategorien in objectivem Sinne sein mußten. Dieß führte zum Wolffschen Dogmatismus, welcher in solchem Sinne bas ge= fammte Wiffensgebiet umfaßte, homogen ben encyclopabifchen Beftrebungen in Frankreich und Deutschland, wobei jene distinctio mentis a corpore als die Scheidung von a priori und a posteriori auftrat. Bei bieser AUfeitigkeit murbe nun auch die Religion in bas Gebiet ber Philosophie, ober, wenn man will, in ben Schematismus hineingezogen, und wenigstens hat feit Wolff die Philosophie die Bescheidenheit verloren (man erinnere fich an

jene Fluth von polemischen Schriften, welche die an sich platte und vulgare Philosophie Wolff's hervorrief, sowie an die äußeren Creignisse, welche diesen Mann trasen); es trat nemlich im Zusammenhange mit Lessing und verwandten Bestrebungen nunmehr die Religion als Religion, nicht mehr bloß als theologische Metaphysik, in den Umkreis der Philosophie, ein Factum, welches seit jener Zeit eristirt und hinter welches zurückzusallen einem Austritte aus unserer Kulturgeschichte gleichkäme. Dabei war aber bei Wolff jenes Selbstvertrauen des Dogmatismus, die subjectiven Begriffe oder Cintheilungsgründe zu objectiven Principien oder Kategorien umzustempeln, doch in einem zu argen Uebermaße zu Tage gekommen, als daß nicht hiegegen eine Reaction sich erheben mußte.

Dieß aber war die Aufgabe und Bedeutung best neuen subjectiven Ibealismus, welcher theilweise schon mit Hume, hauptsächlich aber und principiell mit Kant beginnt. Hier nemlich, bei Kant, wird das gesammte objectiv Ibeale im Gegensate gegen die frühere dogmatische Zuversicht als das über den Zeit-Raum-Menschen hinausgehende erklärt und die drei Wissenschaften Psychologie, Kosmologie und Theologie als die zwar stets angestredten, aber nie möglichen bezeichnet, womit natürlich die Scheidung von Verstand und Vernunft innigst zusammenhängt, der Art, daß der Verstand durch die apriorischen Anschauungsformen des äußeren und inneren Sinnes (Raum und Zeit) für immer von dem Dinge an sich getrennt ist, die Vernunft aber die Function hat, ein stets hinausschiedendes und dem Verstande das Ziel bemerklich machendes Regulativ zu sein.

Aber der subjective Idealismus, insoferne ihm immer die Annahme jener angeblich größeren Reinheit des Denkens zu Grunde liegt, ist stets von vorneherein transscendent über das Concrete, er ist überräumlich, überzeitlich, hiemit überhistorisch, d. h. antihistorisch und unhistorisch. Sowie daher von der Kant'schen Kritif mißkannt wird, daß jene drei Wissenschaften doch immer eristent, d. h. also erreicht waren (wenn auch so oder so), oder

mit andern Worten, sowie bei Kant diese ganze Frage nicht inhaltlich son= bern nur methodisch gestellt ift, und daher bei ihm schon die Begel'sche Hypostasirung der Methode ihren Keim hat, so muß sich hienach auch die Frage um die herkunft des Idealen oder der Ideale überhaupt gestalten. Da nemlich die Idealität nur subjectiv angeblich rein gedacht und so eine reine Vernunft zu Grunde gelegt worden war, so muß sich diese Versäum= niß des Objectiven rachen, und als Quelle der Idealität kann nur jenes Moment resultiren, in welchem die Objectivität am lautesten zum Gubjecte ruft, d. h. in welchem das Subject sich selbst objectivirt, also das Handeln. Go fällt schon bei Rant die Kritif der reinen Bernunft zur Rritif der praftischen Vernunft ab, und die Kritif der Urtheilsfraft, fatt Brücke und Band zu sein (von welcher Verknüpfung allerdings Kant selbst die Nothwendigkeit fühlte), geräth selbst total in die Kritik der praktischen Bernunft hinein. Dieß aber ift bas untrugliche Wahrzeichen bes gesamm= ten neuen subjectiven Idealismus, herab bis zu Wirth, H. J. Fichte und Chalpbaus, daß die ganze Philosophie in das Sandeln, in die Ethif ausläuft; und wir verstehen als Confequenz ber mit bem Anfange biefes Jahrhunderts eingetretenen Richtung völlig das Factum, daß in der allerjungsten Zeit gerade die Ethif es ift, welche von verschiedenen Seiten eine Bearbeitung fand. Spricht sich zwar hiedurch entschieden das Bedürfniß ber Zeit aus, daß die Philosophie wieder praktisch - im edlen Sinne des Wortes - werden folle, so muffen wir boch uns barüber flar zu fein suchen, welcherlei Ethif, insoferne sie ihre innerfte Burgel in dem subjecti= ven Idealismus habe, resultiren fonne. Bei allgemeiner Auffaffung biefes Principes (worin auch die Vermittlungsversuche eines objectiven Idealismus mit bem subjectiven Idealismus ihre Bafis haben) erwächst eine transscen= bente, bas Biel hinausschiebenbe, sentimentale, bem concreten Erbenleben feindliche Ethik — Schleiermacher, Chalybaus, theilweise Wirth, und von ber entgegengesetzten Seite herein S. J. Fichte —; bei subjectiv logischer Auffaffung hingegen ein neuer intelligibler Determinismus bes Begriffes, in welchen die Freiheit von vorneherein hineingezogen ift - Segel, und

. . . . . . . . . . . . .

anderntheils Wirth; beides im Reime vereinigt bei 3. G. Fichte —; ober endlich bei individuell subjectiver Auffassung eine Ethif des doktrinaren Egoismus. Reine dieser Gestaltungen der Ethif jedoch durfte dem vollen Begriffe des ganzen Menschen genügen.

Hiemit aber verflicht fich bei bem Mangel bes hiftorismus ein anderes, für die ganze neueste Philophie entscheidendes Moment. Insoferne nemlich, wie oben bemerkt, die Religion schon vor Kant in die Philosophie beigezogen war, die höchsten Ideen des Menschen aber entschieden jedenfalls religios find, so fiel bei Rant die Religion mit dem Idealen in die praktische Vernunft hinein, das Absolute resultirte aus dem Sittengesetze als ein erkanntes, die Religionsphilosophie wurde eine Tochter der Ethik, auf welchem Standpunkte immer nur die Entstehung eines teleologischen Theismus in der Geschichte erklart werden konnte, nie aber das Auftreten anthro= pomorpher Religionsfyfteme. Und wir finden bei Kant eine moralische Paraphrase bes Christenthums, welche uns, wenn wir nicht hiemit ben Grund dieses Werhältnisses einfähen, als schal und leer erscheinen mußte; benn Sittlichkeit ift nicht ausschließliches Eigenthum der driftlichen Ibeen, Sittlichkeit ift hoffentlich auch in des Ariftoteles Ethif; Sittlichkeit überhaupt hangt nicht von ben vielfältigen Erscheinungsweisen bes religiöfen Bewußtseins ab, und die Religion ift immer viel zu eng gefaßt, in ihrem Wesen zu gering gestellt, wenn sie mit dem Ethischen identificirt ober gar bon ihm abhängig gemacht wird; benn ber speculative Gehalt ber religiösen Ideen ift ihr specifisches. Darum ift die Religion aber auch nicht wieder die Mutter ber gangen Ethif, b. be nicht aller sittlichen Sandlungen, g. B. gewiß nicht ber nationalökonomischen und finanziellen Sittlichkeit ber Regierungsmaßregeln, sondern eben nur der religios=sittlichen Sandlungen, daneben zugleich aber ift sie die Mutter aller Philosophie. So ift die Sittlichkeit hochft benachbart mit Religion, aber nicht identisch mit ihr, noch ihr übergeordnet noch untergeordnet. Unrichtig ift es, wenn Rant fagt, daß wir in ber Religion bas Sittengeset als Gottes Gebot benfen, benn bann

müßten wir auch, wenn die juridischen Gesetze nach Kant die äußeren Pflichten betreffen, den Inhalt des römischen Rechtes, soweit es bei uns Geltung hat, als göttliches Gebot denken. Allerdings das Denken denkt Alles sub specie aeterni, und hiemit auch die Erscheinungen des ethischen Triebes, nicht aber diese ausschließlich allein. Das ist es eben, daß Kant bei der reinen Vernunft etwas Anderes that und etwas Anderes bei der praktischen Vernunft, daß er letztere für weniger beschränkt hielt, als erstere, d. h. daß er mit dem idealen Ansich in das Sittengesetz absiel.

Diese nemliche unhistorische, nur subjectiv idealistische Auffaffung, daß das religiöse Bewußtsein nur eine Idee, keine geschichtliche Erscheinung sei, ergibt sich bei Fichte, denn indem derselbe von der bloß logischen That der Thesis und Antithesis in den Reichthum der Facticität ahnlich wie Rant abfällt, erscheint die moralische Weltordnung als eine solche punctuell gefaßte ethisch=religiose Idee, welche auch das eigentliche Princip des etwas ftarfen Objectivismus ber zweiten Wiffenschaftslehre ift. Dann, nachbem Schelling bas bei Rant bem Regulative ber Bernunft zugewiesene als Bernunftanschauung in ber Identitat bes Subjectiv=Dbjectiven gefaßt hatte, hiedurch aber seinerseits selbst wieder vom anthropologisch = historischen sich entfernte und eine theogonische Aeonologie gestaltete, bei welcher übrigens gleichfalls der Wille, d. h. jener Wille, welchen das Absolute an fein Gegenbild fest, als lettes Princip erscheint, — ift es Hegel, welcher ben Standpunkt ber erften Wiffenschaftslehre Fichte's absolut durchführt, und in der Bewegung des dialectischen Processes dazu gelangt, das Christenthum als die absolute Religion zu bezeichnen, weil es in der uns zumeift bekannten Rulturgeschichte die lette, jungfte ift.

Denn, wohl zu merken, einen anderen Sinn kann hegel's allbekannter Ausspruch, daß alles Wirkliche vernünftig sei, nicht haben, als daß er der schreiendste Abfall vom Begriffe in die Wirklichkeit ift, da immer nur epismetheisch, wahrlich nicht prometheisch, die Philosophie hinter der Wirklichkeit

hergehen muß, um jede Stufe berfelben vernünftig zu finden, b. h. es ift ber offenkundigfte Umschlag zum gewöhnlichen Empirismus, und die Begel'sche Logif kann sich ja boch nur baburch von Stufe zu Stufe in der Rega= tivität entwickeln, indem das zu construirende in allen Stufen empirisch da ift und empirisch vorgefunden wird \*). Dieg auch bleibt wohl immer ber eine Haupteinwand gegen Hegel's Spftem, welcher durch feine Phanomenologie des menschlichen Beiftes paralysirt wird; und ein zweiter ift gegen den ftarren thrannisirenden Monismus und Absolutismus der Idee zu rich= ten, welcher mahrend die Empirie undankbar aufgezehrt wird, nur das ihm selbst dienstbare anerkennen will; dies aber ift das Antihistorische des sub= jectiven Joealismus bei Hegel. Denn einerseits konnen fünftige Entwicklungszustände mahrhaft keinen Plat mehr in den Paragraphen der Ency= clopadie finden, da diese in Thesis, Antithesis und Synthesis nach linearer Abfolge durchgängig befett find (daher auch in der erften Begeisterung allen Ernftes die Philosophie als eine nunmehr fertige, selbst absolute, proclamirt murbe), und andererseits ift selbst aus dem bereits Vorliegenden boch nur eine Auswahl getroffen, nach welcher gleichsam alles im Reste bleibende außerhalb der Entwicklung des Begriffes liegen und hiemit unver= nünftig fein müßte. Go reißt auch, um der offenkundigsten Blogen ber Naturphilosophie, welche bekannt genug find und oft genug belächelt mur= ben, nicht zu gedenken, die Conftruction bes Geschichtlichen aus ber uns bekannt gewordenen Rulturgeschichte ber Menschheit einige Stucke, welche die religiösen Ideen betreffen, heraus und leitet nach den Entwicklungs= Momenten des Begriffes aus den Stufen: chinesisch, indisch, persisch, judisch, griechisch, romisch, jenes Refultat ab, daß die driftliche Religion die absolute sein muffe, wobei jedoch die deutsche und überhaupt nordische Mythologie keine Stelle gefunden hat, sowie bekanntlich der Muhammeda= nismus bei Begel nicht conftruirt ift.

<sup>\*)</sup> Chalpbaus, Suft. b. fpecul. Ethif. Borrebe.

Aber gerade in diesen zwei Momenten, bem erschlichenen Empirismus, welcher der Methode nach auf alles dem Menschen Zugängliche sich be= zieht, und bem Absolutismus der Idee, deren beiderseitige schiefe Stellung von den ersten Zeitgenoffen des mit bewältigender Consequenz auftretenden Begel'schen Systemes noch gar nicht bemerkt werben konnte, liegt auch ber immense Einfluß und die großartige fulturgeschichtliche Wirkung Segel's. Durch die Hegel'sche Selbstentwicklung des Begriffes und der Idee murbe eine Darstellung ber Entstehung bes Chriftenthums hervorgerufen, welche ebendarum selbst gerade so wenig als Begel auf dem mahrhaft umfaffenden objectiv historischen Boben steht, und daher auch als Schlug und Resultat eine Construktion des Christenthums in Hegel'schem Sinne, d. h. einen apriorischen Nachweis der Nothwendigkeit gibt, welcher seinerseits an die Offenbarungsphilosophie ftreifen muß. Eben biefe Conftruktion aber, b. h. Hegel'sche Denknothwendigkeit war es, in welcher die Orthodoxie nun plot= lich als in der Incarnation der Idee ihre einzige unentreißbare philosophi= fche Stute gefunden zu haben glaubte, da fie begreiflicherweise bem Ab= folutismus Segel's gerne fich anschloß und über ben alten Rationalismus ober Supranaturalismus nun glücklich hinausgehoben zu fein schien. Dieß bauerte aber nur so lange, bis die Macht ber Begel'schen Ibee allseitigst burchbrach und von Jedem individuell verstanden zum Panier des vollen= betften Subjectivismus murbe, welcher gegen bas Beftehenbe jeber Art fich wendete und den ursprünglichen Antihistorismus als Polemif gegen alles Hiftorische überhaupt heraustehrte.

So entstand jene Hegel'sche Schule, welche ben Absolutismus des Meisters bald bemerkte und denselben als politischen und religiösen Reakstionär bezeichnete, allerdings in der Meinung, daß der Absolutismus der Idee nun ihr, der neuen Schule selbst, zustehe. Nunmehr wurde die Hesgel'sche von der Orthodoxie angewendete Auffassung des Christenthums als dasjenige bezeichnet, was die Hallischen Jahrbücher Romantik nannten, ins soferne sie darunter die Erneuerung des Mittelalters jeder Art verstanden;

and the second of the second of

und biese sogenannte Begel'sche Linke kehrte nun in Betreff ber Religion allerdings die vollste Consequenz des subjektiven Idealismus, wie sie bei Rant und Fichte angedeutet vorliegt, heraus, und es wurde entschieden von einer Religion ber Zukunft gesprochen, welche burch Vereinigung aller Rrafte herbeigeführt werden muffe, wobei Daumer der Extremfte unter den Extremen ift. Was aber follte biese neue Religion senn? Nichts anderes, als die sittliche Idee des humanismus, worin wir doch deutlich genug den Auslauf des Ideales der praktischen Vernunft und der Incarnation der Idee im Menschen erkennen. Hiemit aber find wir auch bei dem Extreme und der großartigsten Selbstäuschung des subjectiven Idealismus sowie bei seinem kenntlichsten Verftoße gegen ben mahren Anthropologismus angetommen; benn wir stellen die einfache Frage, ob jene sittliche Idee des Su= manismus eben noch Religion fein werbe. Denn die Religion als folche fann nicht eine abstrafte Idee sein, b. h. fie muß in Symbolen, nicht in abstrakten Begriffen, ihr Leben erweisen. Diese symbolische Unmittelbarkeit aber ift dem Menschen ebenso grundwesentlich, als der Trieb des vermit= telnden Wiffens, und es ift einfach ein über diese Eriftenzart bes Menschen transscendirender träumerischer Idealismus, zu glauben, daß es je eine Menschheit geben werde, welche keine Religion als solche, sondern an ihrer Stelle eine abstrakte Idee besitzen werde, oder daß, wie man fich ausdruckte, die Politif das religiose Leben der Bolfer murde; gerade ja, je ausgebil= beter nach allen Seiten die Werhaltniffe find, besto mehr unterscheiden fich Staatstrieb und Religionstrieb von einander und treten auf verschiedene Seiten.

Das Bolf, welches man oft (aristofratisch) das gemeine, das niedere Bolf nennt, in welchem aber die Unmittelbarkeit der Möglichkeit des realen Prozesses liegt, symbolisirt, mythisicirt, religionisicirt immer unabläßig, sollte es in Ermanglung anderen Stoffes auch nur die Heroisicirung der früheren Zeitgeschichte (z. B. eines Andreas Hoser) sein; daher jene Fraction der Hegel'schen Linken wenigstens etwas anthropologischer verfährt,

\*

welche an Stelle des religiosen Kultus den Genie-Rultus, d. h. Errich= tung von Denkmälern für berühmte Menschen setzen will (man erinnere fich an manche Festreden bei Einweihungen von Denkmälern oder bei Jubelfeiern), — aber hiebei ift weder bedacht, daß folches einerseits nicht mehr blos Surrogat der Religion, sondern schon wieder Kultus selbst ift, noch andrerseits, daß die Religion ihrem Wesen nach ja nicht das endlich einzelne Menschliche, sondern das im Menschen selbst transscendente Allge= meine symbolisirt, baber nie bei einem bloßen schlechthinigen Heroenkultus ihr Bewenden haben fann. Ift es ja auch bei einem Beroificiren der fruheren Geschichte gerade nicht die nüchtern verständige objektive Auffassung einer Persönlichkeit und ihrer Verdienste, wodurch diese ein heros wird, sondern die ekstatische poetische Gestaltung, welche Wahrheit und Dichtung bunt mischen muß, in dem Sinne, wie schon Hesiod sagt, daß die Musen viele Lügen wissen, welche der Wahrheit ähnlich sind, und wie Horatius das Wort mentiri von Homer gebraucht\*). So mißkennt auch diese Rich= tung, welche zu einem Denkmälerkultus fich verftieg, gerade das wesentliche Leben der Religion, indem auch sie dieselbe aus der Praxis, d. h. ber Ethif, schaffen will.

Das eben muß erfannt werden, wie jene bem Menschen grundwesentliche geistige Unmittelbarkeit im Symbolisiren wirkt, kurz wie dasjenige,
was man mit einem Worte Religionstrieb nennen kann, nach Menschenkunde seit Menschengebenken aufgetreten ift, und wie derselbe seinem Wesen
nach in dem geschichtlichen Auftreten gerade mehr die spekulativen als die
praktischen Ideen enthält, worin allein die Möglichkeit liegt, daß aus dem
religiösen Bewußtsein in seiner Unmittelbarkeit bei Bölkern und Individuen
das vermittelte Wissen sich entwickle, d. h. die Religion die Mutter der entwickelten Intelligenz sei. Dieß aber kann der subjective Idealismus, welcher mit

<sup>\*)</sup> Hes. Theog. v. 27. Horat. Ep. ad Pis. v. 151. vgl. Arist. Poet. c. 24.

seiner angeblichen Reinheit sich reiner bunkt, als ber Mensch ift, seinem Principe nach nie, während ber wahre Historismus — und dieser ift es, welchen wir als Aufgabe ber Philosophie bezeichnen — lehrt, daß es auch hierin keine zu verschmähende Kleinigkeit, keine an sich verwersliche Unreinsheit gibt (man benke z. B. an Grimm's Methode in Behandlung ber Mysthologie, wobei ber bewundernswertheste Tiesblick jenes Meisters gerade auf ben Zusammenhang sogenannter Einzelnheiten gerichtet ist), sowie auf bem gegenüberliegenden Gebiete die Naturkunde zeigt, daß man nicht Ursache hat, über jene zu spotten — wie Hegel über sie spottet —, welche die Häcken an den Käserfüßen zählen.

Der subjective Ibealismus glaubt eben in seiner Reinheit bes Denfens über ber Fakticität erhaben zu sein, was sich aber barin rächt, baß
er in seiner extremen Consequenz, gerade während er in Ethis ausläuft,
zu ben allerunpraktischsten Grundsägen führt. Denn aus einer abstrakten
Ibee bes Guten heraus kann man nicht gleichsam vom Studirzimmer ober
Ratheber aus Religionen schaffen, — und da rächt sich das Zusammenwürfeln von Religion und sittlicher Ibee —, ebenso wenig als aus einer
Gesellschaft von Freimaurern oder Illuminaten als solchen ein Staat wird,
so lange die Menschen Menschen sind. Das an sich rein Ibeale ist einmal das transscendente, und so ist auch die geistige (oder gar materielle)
einheitliche Gleichheit Aller für uns Wesen der Bielheit eine transscenbente; darum geht ein voller kosmopolitischer Staat aller Erdenbürger
über unsere Existenzart hinaus. Alles dieß sind wahrlich Träumereien,
welche meist nur durch eine sehr saktische Belehrung bitter sühlbar geheilt
werden können.

Daher jene, welche uns in fleischseindlicher Gereiztheit und Sentimen= talität das Leben verkummern, indem sie das Ziel der Ethik als kunftige Sublimirung und Verflüchtigung hinausschieben, statt die concrete Zeitlich= Räumlichkeit zu idealisiren, ebenso unpraktisch sind, als diejenigen, welche

ihre idealiftische Auffassung zum äußeren praktischen Leben gestalten wollen. Diese letteren sind die modernen Sadducker, welche das Messiasreich irdisch verstehen, welche in einem individuellen Absolutismus alle äußeren Ber= hältniffe in den Dienst ihres Idealismus ziehen wollen, — es find die Doftrinare und die Egoisten, welche unter dem vorgespiegelten Rosmopoli= tismus immer nur fich und ihre Unficht verftehen, wobei die ideelle Allge= meinheit selbst wieder zur Karikatur wird, ba Jeder die Allgemeinheit in fich repräsentirt glaubt. Daher, wenn auch jenes heutzutage so vielfach auftretende und als sogenannte Opposition erscheinende Streben, welches überall auf bas Ginfache, Allgemeine, an sich Natürliche, gerichtet ift, einen tiefen Sinn und als Reaftion gegen frühere unfritische Aufhäufung von Material eine wahrhaft historische Bedeutung hat, so darf andrerseits nicht verkannt werden, mit welcher Ungebühr diese Reuerungssucht selbst wieder entweder terrorisiren will oder sogar die prunkende Einkleidung des Wunberwirkens nicht verschmäht, und hiemit bei dem von ihr felbst be= fämpften Momente des sogenannten Aberglaubens glücklich wieder an= langt; man benke z. B. an die Neuerungen in der praktischen Medi= ein ober in Betreff des Politischen an Cabet's Ifarien. Opposition an fich ift selbst ein gewordenes, hervorgerufenes, benn Extreme und alle Müancen von Extremen bedingen sich gegenseitig; nur losgeriffen von dem Allgemeinen, wie der Egoismus der Idealisten und der Egoismus der Realisten sich von ihm losreißt, wird sie zur sogenannten systematischen Opposition, welche aber bann von beiden Extremen geübt wird und beiderseitig zulett an das Recht des Stärkeren, d. h. an die plumpeste, robeste Fakticität appellirt, weil die Verföhnung des Idealen mit dem Faktischen von vornherein auf beiben Seiten verfäumt mar. Dabei aber zerfällt bann durch die Consequenzen des subjektiven Idealismus, Apriorismus und Doktrinarismus, gerade Alles, was die Eriftenz des Menschengeschlechtes und ber Bolfer constituirt, - furz biese Richtung erweist sich in ihren Ausläufen als antimenschlich.

Bon einer anderen Seite her nun führt Feuerbach's Philosophie zu einem hiemit verwandten Standpunkte. Er, der ebenfalls durch die Be= geliche Philosophie durchgegangen war, hatte Feuer und Leben genug in fich, um von dem abrollenden Rade des dialektischen Kunststückes bald sich zuruckgestoffen zu fühlen, und in wildem Ungestüm ftellte er ben Begel, ähnlich wie Fichte einst sich selbst, auf den Kopf, wobei es der Kernpunkt ber Schwierigkeiten, Religion und Ethik ift, welcher bie gesammten Schriften Feuerbach's durchzuckt und durchblitt. In dem Streben, den vollen unzerstückten Menschen statt des einseitig idealistischen zu Grunde zu legen, fällt er (wie Kant und Fichte theilweise) ganzlich in die Praxis des Han= belns und bes Willens des Menschen hinein, und leitet so alle Erscheinungen des Religionstriebes aus dem Handeln und den dabei sich ergeben= ben Befürchtungen und Bunschen ab, wobei ber Mensch seine Allgemein= heit theificire. Somit thut Feuerbach im Principe Nichts anderes, als, wozu ber subjektive Idealismus hinterdrein gelangte, bas ftellt er an ben Anfang; er übersieht ebenso das Intelligible an der religiösen Unmittel= barkeit, und macht die Religion ebenso zur Tochter der Ethik, wie Kant, Fichte und Segel - jeder in seiner Weise - dieg gethan; aber abge= schreckt von der Leerheit des logisch = idealistischen Dialekticismus konstruirt er nun beibes, die Religion mit ihrer Erzeugerin, ber Ethif, aus jener All= gemeinheit, welche in ber Realität und bem Sensualen liegt, heraus, fatt aus der Allgemeinheit des Ideal - Realen. Daher die Anfeindungen, daß Feuerbach die Religion aus Theificirung des concret einzelnen Menschen ableite, benfelben gar nicht treffen, sondern er im Begentheile anregend für die Frage über die Allgemeinheit des Concreten d. h. die Idealität des Realen wirft; und insoferne muß jede fünftige Philosophie zuerft durch bie, wenn auch unbequeme, enge Pforte der Feuerbachischen Philosophie durchgewandert sein, gerade um zu wissen, was es heiße, wieder frei athmen zu können. Mit jener Allgemeinheit des Sensualen hängt bei Feuerbach auch das besonders in seiner erften Schrift herausgekehrte schwärmerische Princip der Liebe zusammen, in welchem er fich wundersam mit dem Berfasser ber Lucinbe, bem Convertiten Schlegel, berührt. Jedenfalls aber haben auch Jene Unrecht, welche stets behaupten, daß aus Feuerbach's Grundsähen der Ruin aller Sittlichkeit folge, denn selbst abgesehen davon, daß hiemit die gröblichste, selbst unsittliche, Berdächtigung der Persönlichkeit jenes Philosophen ausgesprochen wird, scheinen dieselben auch nicht ein einzigesmal gelesen zu haben, mit welch poetischer Gluth des Pathos Feuerbach nicht bloß in seiner ersten Schrift (Ueber Tod und Unsterdl.), sondern besonders auch in seiner Charafteristist Baple's die sittliche Idee als die selbstständig herrschende Idee bespricht. Ob dieselbe der Art angelegt sei, daß sie den Ansorderungen eines systematischen Ausbaues der Philosophie entspreche, dieß allerdings ist die Frage, welche sogar entschieden zu verneinen sein dürste; aber gerade das, daß selbst bei Feuerbach's Polemis der subjective Idealismus noch seinen Absall in das Princip und Gebiet des Wollens bewährt und auszeigt, ist sur uns hier das Hauptmoment, von welchen wir oben auch ausgegangen waren.

Der Gegensatz nun bes subjectiven Ibealismus, welcher im Berlaufe ber Geschichte ber Philosophie bas andere Moment repräsentirt, ber Rea= lismus, zeigt in der Regel offenkundiger seine Einseitigkeit, da für die Gestaltung ber Philosophie immer das Speculative die überwiegende Potenzist, und das Denken in seiner unbestrittenen Selbstkraft leichter dagegen sich auflehnt, wenn ihm die bloße äußere Realität entgegengehalten wird; auch verfällt jeder Realismus rascher und unwillfürlicher in das Ertrem der bloß handgreislichen Concretheit, während der Idealismus stets die edlere Seite des Menschen, das Göttliche im Menschen, für sich hat, und gerade da noch, wo er in die abstruseste Abstraktion sich verliert, durch einen gewissen Reiz der Eitelkeit gehalten wird. Für die Erkenntnistheorie als Princip der Philosophie muß der Realismus an sich in der Form des Empirismus erscheinen, und da für die bloß äußere, schlechthin passiv aufgenommene, Erfahrung doch eine Vermittlung mit dem Denken gesucht werden muß, so ist es seit Locke der dualistisch neben dem äußeren Sinne

hergehende innere Sinn, welcher in verschiedenen Bariationen durch diese Richtung sich durchzieht, dabei aber auch begreislicher Weise zur Förderung der Psychologie das meiste beitrug, denn der Seele als Centralsinn fällt Alles jene zu, was bei dem Idealismus Sache des Geistes ist.

Insoferne aber hiemit das Hauptgewicht doch in dem Leben der Sinne liegt, so erhielt das Sensuale und hiemit das Leibliche principiell ein Worrecht, welches zu der Einseitigkeit führte, daß man grundsätzlich Verstand oder Vernunft durchaus Richts wollte gelten laffen; und wenn Condillac, der hieran hauptsächlich die Schuld trägt, seine bekannte Statue, an wel= cher er den Verlauf des menschlichen Denkens erklären will, zuerst mit irgend Einem Sinne ausruftet und ausbrücklich hinzufügt, daß im ersten Stadium die Statue noch keine Idee habe, so erkennen wir hierin leicht ben umgekehrten Begel, benn sowie dieser mit bem reinen, b. h. erfah= rungslosen, Denken beginnen zu können glaubt, so stellt jener die reine, b. h. ideenlose, Sinnlichkeit an die Spite. Und allerdings muß, wenn wir nicht selbst einseitig, sondern wahrhaft anthropologisch unser Urtheil fällen wollen, rühmend zugestanden werden, daß dieses Princip der Erfah= rung seit Baco von Verulam für die Naturwissenschaften, die ja in relati= vem Uebergewichte an sich der äußeren Seite fich zuwenden, außerordentliches in Frankreich und England hervorgerufen hat. Denn wenn auch in ben Grundlagen aller empiristischen Philosophie dem Verstande als abstrakten Principe die Thure gewiesen worden, so war in praxi diese Richtung wahr= lich nicht verstandlos, geradesowenig als Hegel in praxi, d. h. in der Auseinandersetzung des Begriffes erfahrungslos verfahren konnte. Ja es hat fich gerade in der neuen und neuesten Zeit im Zusammenhange mit bem Betriebe ber fogenannten eracten Wiffenschaften in Frankreich und besonders in England eine formliche Doftrin ber Erfahrung aus den Baconischen Grundsätzen entwickelt, welche ihrerseits auch nicht hochmuthig übersehen und weggeworfen sein will, zumal da die hiebei zum Behufe der inductiven Wiffenschaften geführten Untersuchungen über den Inductionsbeweis für eine philosophische Entwicklung ber Logif nicht bloß Interesse, sondern auch wohl zu beachtende Probleme darbieten. Die Engländer Herschel, Whewell, Mill, Morgan, der Franzose Comte, und theilweise der Niederländer Opzoomer sind es \*), welche das Verdienst dieser inductiven oder empiristischen Logif für sich in Anspruch nehmen müssen, wenn auch der Idealismus gerade nicht ihre starte Seite ist, und gar wundersame Aussassungen über Leibnit, Kant, Fichte u. s. w. bei ihnen sich sinden.

Anders sieht es allerdings in benjenigen Fragen, welche als die metaphysischen, als die ethischen oder als die religionsphilosophischen bezeichnet werden; denn principiell ist das Denken bei dem Empirismus einer Macht anheimgegeben oder aufgeopsert, welche sich selbst überlassen zur Negativität des Geistigen wird, wie bei Hegel der Geist die Negativität des Materiellen ist. In ersterer Beziehung ergibt sich bei den Encyclopädisten Frankreichs, daß als Substanz, als Seiendes, wahrhaft nur jenes gelten solle, woran der Mensch, wie schon Plato sich ausdrückt, sich stoßen kann, so daß nur das körperlich Handgreisliche als einzige Eristenzart bleibt, während bei den Empiristen Englands alle Untersuchung über das Ontologische im Ganzen als unnütze Grübelei bezeichnet wird und aus der Philosophie hinaussällt. In Betress des Ethischen und Religiösen erwachsen auf dem Boden des Realismus in Frankreich jene extremen Auffassungen, daß die Leidenschaften als Motiv und das Interesse als Princip des Handelns und der Ethis zu

<sup>\*)</sup> Herschel, Discourse on the study of natural philosophy. Whenell, History of inductive sciences, und Philosophy of inductive sciences, und Criticism of Aristoteles' account of Induction (in b. Cambr. Philos. Transact. Vol. IX.) Mill, A System of Logic rationativ and inductiv, being a connected view of the principles of evidence and the method of scientific investigation. Morgan, On the symbols of Logic (in b. Cambr. Trans. ib.). Comte, Cours de philosophie positive. Opzoomer, Die Methode der Wissenschaft, übersett von Schwindt. Utr. 1852.

betrachten seien, sowie daß die Religion Sache der Polizei sei, welche die Dogmen aufstelle und aufrecht erhalte, um die Schwachen dadurch zu regieren. In England hingegen flüchtet sich die Ethis in die Unmittelbars feit eines angebornen moralischen Taktes (moral taste), während das Relisgisse aus der ängstlich formellen Kirchlichkeit nur zur Betrachtung der schoslaftischen Beweise für das Dasein Gottes und zu einem teleologischen Deissmus sich erheben kann.

the same of the sa

Diese Erscheinungen aber find, wenn wir sie für den Entwicklungs= gang der Philosophie richtig verstehen wollen, das schlagende Unalogon des Realismus in Vergleich mit dem Idealismus. Es ist hier wie bort ber nemliche Abfall des Principes, d. h. des allgemeinen Ideellen, in das Gebiet des handelns und der Ethif; die Art des Ethischen hangt dabei von der Fassung des Principes ab. Die Leiblichkeit des Senfualen führt individueller, atomistischer, gefaßt zum egoistischen Intereffe bes handelns, welches durch die Religion sich äußerlich gestört und beengt fühlt, allge= meiner hingegen als Form des äußeren Lebens gefaßt zu einem allgemeinen gesellschaftlichen Takte, welcher mit formeller Religiosität sich sehr gut ver= Beides ift, um die Kantische Bezeichnung zum Ausbrucke beffen, trägt. was ich meine, zu gebrauchen, das Ideal der praftischen Bernunft, nur so ober so verstanden. Der Berftoß gegen ben mahren Anthropologismus, also auch hier bas Antimenschliche, liegt bei dieser Richtung in dem Berlufte der idealen Triebfeder, welche ein Soheres verlangt, als eine bloße empirisch verständige Raturkenntnig oder ein formell richtiges Leben. Daher berühren fich auch auf diesem Gebiete die Ausläufe: der Stoicismus Begel's mit ben englischen Deiften, sowie ber idealistische Egoismus ber Begel'ichen Linfen mit Frankreichs Encyclopadismus.

Sollen diese beiden, in dem Wesen bes Menschen allerdings begrünbeten, Abwege gemieden werden, so scheint der Dualismus Bielen zwar sehr bequem, und er kann auch durch Aufstellung gewisser Parallelen zur

117

10

Erregung einer erbaulichen Stimmung benüßt werben, ift aber foweit babon entfernt, Philosophie zu sein, daß er zur Entwicklung der zwei getrennten Welten ftets bei ber einen Bestimmungen aus ber anberen gebraucht, ohne dieß überhaupt nur zu bemerken, geschweige benn fich Rechenschaft barüber geben zu können. Bu einer Erkenntnißtheorie, b. h. Wiffenschaftslehre fann ber Dualismus nie gelangen, und noch weniger fann eine Bernunftigfeit des Zusammenhanges der Natur von ihm erkannt werden, denn die Materie oder Wielheit als außergöttlich ift, mag immerhin von einem Ordnen u. dgl. gesprochen werden, doch an fich bas bose Princip, nicht nur objectiv, son= dern auch subjectiv, eine Auffassung, woran sich der leibhaftige Gottseibei= uns mit einem ganzen Ballafte unnützer scholaftischer Fragen als hemm= schuh einer jeden Vernunft anhängt. Wie groß aber und schwer zu ver= meiben die Gefahr eines Dualismus sei, davon fann als warnendes Beispiel Schleiermacher's Philosophie gelten, deffen zwei Absolute - benn zwei hat er — wohl schwerlich durch sein unbestimmtes, schwebendes und schwim= mendes, Princip der Liebe zusammengeführt werden.

Wollte man aber ben bialeftischen Realismus Herbart's als eine Abhülfe gegen die Einseitigkeit des Idealismus und Realismus bezeichnen, so dürfte zu erwägen sein, daß der Punkt, in welchen Herbart's Philosophie ausläuft, nemlich der Psychologismus selbst schon andeutet, daß das Ganze zu eng gesaßt sei. Auch können wir uns in Betreff der Herbart'schen Erkenntnißtheorie nie davon überzeugen, daß die mittlere Proportionale zweier Bahlen etwas anderes als eine Zahl, oder daß die Diagonale im Kräften-Barallelogramme etwas anderes als felbst eine Linie sei; kurz wir sinden aus Herbart's bloß quantitativer Sinnes und Seelen Mechanik immer keinen Weg zum qualitativ determinirten Erkennen. Ferner beruht das ganze principielle Bestreben Herbart's, die Realität von den Widersprüchen zu besteien, in einer apriorischen Zerrissenheit zwischen Idealem und Realem, welche auch deutlich darin zu Tage tritt, daß ein Zwiespalt

THIN

zwischen objectiver und subjectiver Geltung der ontologischen Kategorien burch bas ganze System sich hindurchzieht.

7 - 7 JP-17 D D D D D D

Der Pfnchologismus überhaupt trägt, sobald er als Erfenntniß= theorie und hiemit als Entwicklungsgrund der Philosophie auftritt, Stoff zu manchem Bebenken in fich (liegt ja doch felbst bei Hegel ein Conflict zwischen Phanomenologie und Encyklopadie vor). Es ift feit Kant oft schon die Philosophie auf Psychologie hinübergespielt ober gestütt worden, so von Bouterweck, selbst vom Skeptiker Schulze in seiner zweiten Rich= tung, muftifch = mathematisch von Eschenmager, bann vor Allen von Fries, und auf dem Boden der Identitätsphilosophie von Krause, in neuerer Zeit wieder von Borlander und Wait (fart confessionell gefärbt von Bolfmuth); - jedoch läuft man hiebei immer Gefahr, dem Materialismus des Sensualen zu viel Gewicht für bas Intelligible einzuräumen, ohne boch andere hohe Momente der Menschheit, z. B. Entwicklung der Litteratur ober Entstehung bes Staates, mahrhaftig pfychologisch ableiten zu fonnen. Darum lagt auch die modernfte Physiologie in der Berbindung mit Pfy= chologie bei ihrer Detailforschung bas eigentlich Erkenntnistheoretische mit bewußter Absicht bei Seite liegen, und muß hienach mit jener Gerechtig= feit beurtheilt werden, welche jeder Ginzelnforschung von dem Bernunftigen zugestanden wird; sie ist an sich ebenso wenig als z. B. die Chemie ein Materialismus, fo lange fie nicht als Entwicklung bes Ibealen felbst auftreten will (anders verhalt es fich vielleicht mit der Phrenologie). Ein weiteres Bedenken aber gegen ben Pfychologismus liegt vor Allem darin, daß gerade bei Grundlegung der psychologischen Borgange für die Philosophie eben beghalb ein Dualismus zwischen logischen und ontologischen. Rategorien fich einstellen muß, welchen sammt der damit zusammenhangen= ben formalen Logik die Denknothwendigkeit ein für allemal nicht verträgt.

So scheint richtig, was namentlich nach Hegel nun schon öfters aus= gesprochen wurde, daß eine nochmalige Umgestaltung der Philosophie ein=

treten muffe, welche auf eine berartige Bafis zu führen hatte, bag bie Grundwurzeln der zwiespaltigen Ginseitigkeiten des Idealismus und Realismus, des Subjektivismus und Objektivismus, wirklich in der Einheit des Menschen verbunden ergriffen wurden, um hieraus allseitig die reale Moglichkeit aller Manifestation des Geistes abzuleiten. Dft schon, zumal bei allen erregteren, zerriffeneren Perioden der Geschichte hat fich diese Forderung einer Erneuerung eines umfaffend einheitlichen Brincipes eingestellt und immerhin erschien es als ein durch die Zeit selbst gefordertes. Jedesmal aber war biefes Bedürfniß auf Anerkenntniß beffen, was im gangen unzerftückten Menschen liegt, auf Grundlegung bes allgemein Menschlichen, Anthropologischen gerichtet. So wurde durch die Sophistif das tief anthro= pologische Trwite osavror des Sofrates hervorgerufen; so tritt nach der Scholaftif ber Reichthum bes im Menfchen liegenden felbft zwar wieber ge= spalten in den drei Sauptpersönlichkeiten Jakob Bohme, Baco von Berulam und Descartes auf. Und nach ben Ausläufen bes nachcartefischen Ibealismus und Realismus ift es wieder der Anthropologismus, welcher in Rant und Jacobi durchbricht und die Gefahr der Berkommenheit der Phi= losophie abwendet. Aber Kant's Anthropologismus war selbst wieder nur subjektiv und wurde die Quelle des modernen subjektiven Idealismus, Jacobi hingegen blieb in der Unmittelbarkeit der Objektivität befangen und wurde feinerseits hiedurch ebenso unhistorisch als Kant. Kurz bieser gange Anthropologismus an der Granzscheide des vorigen und jetigen Jahrhun= berts gieng felbst wieder zwiespaltig auseinander, und es erwuchsen neue Einseitigkeiten bis zu bem Grabe ber Berruttung ber jungften Beit, und wenn ber Verlauf ber beutschen Philosophie nicht in ben Extremen ertrin= fen soll, scheint es höchste Zeit zu sein, baß ein tief allseitiges Princip neuerbings befruchtend wirke. Der mahre volle burchgeführte und bialef= tisch entwickelte Anthropologismus nun scheint für die Zukunft zu dieser Aufgabe berufen und befähigt zu sein; er wird auch der mahre Siftorismus fein im Begenfate gegen ben umgeftulpten epimetheischen Giftoris= mus ber hegel'ichen Dialektif. Auf eine folche Richtung ber Philosophie

weisen auch schon, abgesehen von dem abermals einseitigen Anthropologis=
mus Feuerbach's, einzelne Spuren und Wendungen hin, wie sie theilweise
felbst bei Chalpbaus, mehr aber bei Harms, besonders bei Julius Arndt,
ober auch bei Smetana und Sallet sich finden \*).

Aufgabe einer folchen Philosophie wird es sein, die zwei Momente, welche zu den principiellen Einseitigkeiten führten, jedes in seiner wesentslichen Berechtigung und Begränzung durch das andere aufzuweisen, nicht aber, um sie nach dem gewöhnlichen Ausspruche, daß der Mensch zweien Welten angehöre, parallel nebeneinander bestehen zu lassen, sondern um die grundwesentliche Durchdringung derfelben als Realpotenz aller Wissenschaft ohne Ausnahme zum Principe zu machen und von Anfang bis zu Ende in der ganzen Breite nachzuweisen, so daß jene sogenannten zwei Welten dem Menschen angehören, insoferne er selbst seiner Welt ganz ansgehört.

Des Empirismus Berechtigung beruht barin, daß in der That Alles erfahren sein muß, um im menschlichen Geiste nur erscheinen zu können, ohne allen Unterschied von sogenannter außerer oder innerer Erfahrung (Rant) oder von angeblich freier und nothwendiger Vorstellung (Fichte). Das Menschliche an sich aber in der Erfahrung ist der unmittelbar in jedem Momente derselben urplötlich hervorspringende Wechselverkehr von Nehmen und Geben; ohne die unmittelbar besitzergreifende Aftualität des Subjectes

<sup>\*)</sup> Chalybaus nähert sich im Systeme der spekulativen Ethik (2 Bdb. Lpzg. 1850) in mancher Beziehung einem Anthropologismus. Fr. Harms, der Anthropologismus in d. Entwickl. d. Phil. seit Kant. Lpzg. 1845. Jul. Arndt, das Bewußtwerden der Menschheit, ein Entwurf. Halle 1850. A. Smetana, die Ratastrophe u. d. Ausgang d. Geschichte d. Philos. Hamsburg 1850. Fr. v. Sallet, die Atheisten und Gottlosen unserer Zeit. 2. Ausl. Hamb. 1852.

ift bas Erfahren nicht Erfahrung. Des Empirismus erfte Luge ift, bag er trennt, mas nie getrennt werben fann, daß er bas summirende Subject hinter ben Summanden herschickt. Die angebliche Vorftufe einer blogen Erfahrung ift nichts Menschliches, ift Nichts. In diesem Sinne erfahren wir gang in gleicher Beise sowohl die fogenannten außeren Gegenstände als auch das Ideelle, z. B. religiose Vorftellungen oder Sittengebote; ja auch bas Erkennen und die Forschung selbst erfahren wir; benn wer anders versteht z. B. den bekannten Ausspruch des Sippokrates, als ausschließlich nur berjenige, ber ihn erfahren hat. Im gewöhnlichen Leben gebrauchen wir das Wort "unbeschreiblich", und in der That ift Alles, Alles und Jebes, unbeschreiblich, so lange es nicht erfahren ift ober wenigstens eine Annäherung und Anschluß an Bekanntes eintrat. Es gibt feinen Autobibaften sowie auch fein allein ftehendes Factum; Alles hat Bor= bedingungen, die es in sich aufgenommen hat, von benen es herange= bildet und erzogen ift; auch bas Genie ift nur unabhängiger von jenen Bedingungen, barum aber nicht unabhängig, benn "beffer" ift nicht "gut." Das 3ch des Menschen ift ohne bas Du fein 3ch, es ift fein Singular ohne den Plural. Darum muß ber Mensch auch das Gehen und Boren erft lernen; Anstarren ift nicht Unschauen; nur Gins sehend fieht man Nichts. Darum ift Baco's Princip das wesentlich antischolastische, und es erklärt sich höchst einfach, warum die ersten nachdriftlichen Theorien der Pätagogik bei der obwaltenden Spaltung in Idealismus und Realismus gerade von der realistischen Richtung, nicht von der idealistischen, ausgiengen.

Und bes Ibealismus Berechtigung beruht barin, baß Alles geiftig ersfaßt sein muß, um Menschen That und Menschen Sigenthum sein zu könenen, ohne allen Unterschied von Berstand und Bernunst; das Menschliche an sich aber ist, daß alles Geistige nur verleiblicht erscheinen kann, benn selbst in der sublimsten Form hat es die sinnliche Erscheinungs-Weise der Sprache, und hiemit die Bielheit der Bölker-Individuen an sich. Die ekstatischste Schwärmerei und die abstruseste Dialektik sind menschliche Worte.

Der Mensch als solcher kommt über ben Menschen nicht hinaus. Des Ibealismus erfte Luge baber ift, daß auch er untrennbares trennt, eine berartige lleberfinnlichkeit und Reinheit bes Denkens aufstellt, nach welcher es die ontologischen Rategorien bes Unsichseienden in mahrer reiner Objectivität zu besitzen vermeint. Sobald ber Mensch seine Gedanken zu bem objectiv Unfinnlichen ftempelt, begeht er einen Selbstwiderspruch. Aber in der einheitlichen Continuität des Geiftigen fest ber Mensch Alles in bas Ideale um, Alles denkt er nach Menschen-Mag sub specie aeterni. In schlechthiniger Objectivität werben Gott, Unfterblichkeit und Weltganzes -- ber Gegenstand ber brei unmöglichen Biffenschaften Rant's - nie gewußt. In diesem Sinne fann die Philosophie nie mehr hinter Rant zu= ruckfallen, und gegen die absolute Subjectivirung des Ideales bei Hegel wurde daher mit Recht in neuerer Zeit wieder die Unerkennbarkeit des Absoluten, besonders von Trendelenburg, hervorgehoben. Aber diese Unerfennbarkeit des Absoluten fann bei dem mahren Anthropologismus doch nur zu Recht bestehen bei der Anerkenntniß deffen, daß durch die Conti= nuitat bes ibealen Impulfes Gott, Unfterblichkeit und Weltganges boch immer von dem Menschen erfannt wurden, b. h. jedesmal in jeder Epoche und bei jedem Bolfe in der menschlich historisch bedingten möglichen Weise. Darum war es ein bei Rant felbft wieder begründeter Abweg der Philosophie, mit dem Imperativ der Idealität das Ideale felbst hinauszuschieben, ftatt zu erforschen, wie nach Menschen-Maß jenem Imperative wirklich jedesmal faktijch Folge geleistet murde. Go wollen wir den mahren Siftorismus, welcher bas Ideale, wie es bon Poefie und religiösem Bewußtsein angefangen alle Verhältniffe ohne Ausnahme und die ganze Geschichte burch= zieht, erkennen will, und hiebei sowohl auf jener Continuität bes Idealen felbst beruht, als auch sie erst aufzeigend bewahrheitet. Go ift jenes Du der Objectivität eo ipso nicht ohne das Ich des Subjectes, und der Plural ift nicht ohne ben Singular. Die mahre Berechtigung bes Ibealismus und bie mahre Berechtigung bes Empirismus find ein und biefelbe, b. h. es ift Die Berechtigung bes Menschen als folden. Will man hiefur ben einzig

möglichen erfahrungsmäßigen (- und -über bie Erfahrung fommt ja ber Mensch nicht hinaus -) Beleg suchen, so ift es die Sprache, welche die umfassenoste Erscheinung der Identität des Idealen und Realen ift. Und will man fich baher auch nach einer außerlich fiegreichen Baffe gegen Segel, gegen die Empiriften, gegen Feuerbach, umsehen, so wird die Sprache allein fich als folche erweisen; benn ber subjective Idealismus wird zuge= fteben muffen, daß wenigstens in der Sprache die Erfahrung nicht aufgezehrt sei, und daß das Wort, "reines Denken" oder bas Wort "reines Sein" eben Wort sei, und hiemit durch ben etymologischen Weg, ben es gegangen ift, schon verunreinigt wurde; und der Realismus jeder Art wird anerkennen muffen, daß in den Sprachbezeichnungen die objective Idealität als eine über das Concrete hinausgehende, und dabei doch concrete, AU-So hat Haman wohl einen richtigen Gedanken auß= gemeinheit vorliegt. gesprochen, nach der Art seines Genies aber denselben weder als Princip noch überhaupt gliebern fonnen \*).

Ist hiemit der Grundsat, daß es für den Menschen kein reines a posteriori sowie kein rein a priori gibt, welcher wohl öfters gelegentlich zugestanden wird, nun zum wirklichen Principe und Ausgangspunkte der Erkenntnistheorie und der gesammten Phänomenologie zu machen, so würde jener Anthropologismus und Historismus, welchen wir als die jetige Aufgabe der Philosophie andeuteten, als der eigentliche objektive Idealismus zu bezeichnen sein, denn das jenige, was man bisher gewöhnlich so benannte, wenn man z. B. für die platonisch-aristotelische Philosophie diesen Ausdruck wählte, ist nicht eigent-lich objektiver Ivealismus, sondern genau genommen ein idealer Objektivismus. Doch um den Wortausdruck wollen wir auch nicht streiten, denn

T some in the second of the second se

<sup>\*)</sup> In diesem Sinne habe ich in meinem Schriftchen "Ueber die Bedeutung der Logif" es versucht, die Sprache als Synthesis zum Principe zu machen und in Begründung hierauf vorläufig nur den allgemeinsten Umriß einer Logif als Wiffenschaftslehre zu entwersen.

es kömmt ja immer erst barauf an, unter solchen termini technici ben richtigen Inhalt zu benken. Jedenfalls aber scheint es uns möglich, baß heutzutage Zemand die Darstellung eines Systemes des objektiven Ivealismus in obigem Sinne sich zur Lebensaufgabe wählte. Auch glauben wir sehr wohl zu verstehen, warum in neuester Zeit zuweilen der Gedanke ausgesprochen wurde, der Philosophie thue vor Allem eine Rückschr zu Kant, aber zugleich zu Aristoteles, welcher mit Kant zu verbinden sei, Noth. Die Forderung ist wenigstens richtig gefühlt, insoferne man nur unter Erneuerung kein bloßes Recapituliren versteht; denn Kant weist den Uebermuth des logischen Idealismus ab, und Aristoteles rettet, was für den Menschen aus einer überschwenglichen Idealwelt gerettet werden kann und muß, nem-lich den Begriff als schöpferischen Begriff. Auch könnte gegenüber der modernen Blasirtheit ein wenig Naturwüchsigkeit wahrlich nicht schaden, wosern sie ohne die bedeutenden Schattenseiten und namentlich ohne die individua-lissende Einseitigkeit des Alterthumes auf uns übergienge.

4

Aber, wird man sagen, ein solch objektiver Ibealismus sei jedenfalls der Gefahr ausgesetzt, Mysticismus zu werden; jedoch soll diese Gefahr nicht etwa bloß glücklich oder gewandt vermieden werden, sondern bei richtigem Verständnisse wird sie trot dem Wahne der vom reinen Begriffe berauschten gar nicht da sein. Denn um einzusehen, daß Mysticismus nicht Philosophie sei, dazu gehört wahrlich nicht viel; auch enthalten doch die Schriften der Anschauungs Philosophen und die Produkte einer gewissen Richtung, welche unter den Titeln "positive Dialektik" oder "positive Phislosophie" zu erscheinen belieben, des Unphilosophischen, ja selbst des Unslogischen genug, um solche Abnormitäten, wie sie seit den Neuplatonistern zu allen Zeiten in der Geschichte der abendländischen Philosophie zu Tage kamen, in ihrem wahren Werthe schähen zu lernen.

Allerdings das unmittelbare, unvermittelte Beisammensein bes Ibealen und Realen, bes Subjektiven und Objektiven im menschlichen Wesen ift

uns Princip; denn dann allein kann das Syftem der Philosophie nach coordinirten Momenten in die Breite fich ergießen, und es wird jener Principfehler des subjektiven Idealismus vermieden, welcher in der linearen Succession, in dem durch den Ternarius raftlos erneuerten Hinausschieben der Momente liegt, denn eine solche Linie kann aus ihrem ersten Anlaufe entweder nur zu nichts Realem, b. h. zu Nichts führen, oder sie muß gewalt= sam abbrechen, wie bei Hegel da, wo der Geift fich in die Natur entläßt, was nur die vergrößerte Wiederholung des Fichte'schen Anftoges ift; ebenso aber ift bann auch jener entsprechende Principfehler des Empirismus ver= mieden, daß das Allgemeine durch allmälige Addition aus dem Einzelnen sich ergebe. In jener Unmittelbarkeit besitzt die Philosophie ihren An= knupfungspunkt an Poesie und religioses Bewußtsein, wie Plato und Ari= ftoteles \*) es ausdrücken, daß die Philosophie von dem Sichwundern ausgegangen sei. Und nennt man die unmittelbare Annahme eines höheren Sinnes in einem außerlich Erscheinenden, insofern als Symbol Gefaßten, Muftif, so hat alles Philosophiren in Wahrheit ein muftisches Moment als Anfang schlechthin, und wo fie zur höchsten Wesenheit sich erhebt, ba berührt sie wieder das Mystische, denn der absoluteste Superlativ soll über alles Zeiträumliche hinausgehen, kommt aber in bes Menschen Munde nicht darüber hinaus, daher hier die lette Vermittlung nicht mehr erreicht wer= den kann, sowie beim Anfange die erste Vermittlung noch nicht da ift; was dazwischen liegt, das ist eben die menschliche Philosophie, d. h. hätte die Philosophie nicht am Anfange und am Schluße die Poesie, so würde der Proceß der Vermittlung irgendwo sich außerhalb die Vermittlung setzen. Was Pascal, zwar in anderer Anwendung, sagt: "Natur und Geschichte haben zu viele Spuren, um das Göttliche zu läugnen, und zu wenige, um es zu beweisen," das trifft auch den Kern der Philosophie selbst. Eine Philosophie, welche sich dieses Unmittelbaren nicht bestimmt und deutlich

<sup>\*)</sup> Plato Theaet. p. 155. Arist. Metaph. I, 2.

bewußt ift, wird, je mehr sie Gewicht auf bas reine Denken legt, um so plötlicher mit biesem angeblich reinen Denken in die nunmehr unmotivirte Mystif hineinfallen; benn baß Hegel's Dialektif um Nichts weniger eine Mystif bes Begriffes, als Plotins Philosophie eine Mystif bes Eins ift, bieß — was die äußerste Hegel'sche Linke selbst schon hervorgehoben hat — einmal einzusehen, wäre es heutzutage nachgerade höchste Zeit geworben.

Muß nun aber mit eben folder Bestimmtheit angegeben werden, wodurch das Denken über dieses mystische Moment, über diesen unmittelbaren Anfang hinauskomme, d. h. wie die Philosophie zu Etwas gelange, was nun ihr Produkt und Eigenthum sein kann, so ift dieg die lebendige Continuität jenes Beisammenseins der höchften Gegensätze felbst, welche bei dem Menfchen als Gelbstreflerion erscheint, und an dem absoluten Wefen als die schöpferische Kraft gedacht wird, in beiden aber diejenige ift, welche auf jeder Stufe ihre Wirfung absett und zur Erscheinung bringt. Popular heißt bieg "bas Edlere", "bas Sohere" im Menschen, und es ift auch ber divinus spiritus, um beffen Berfunft felbft wieder bie Philosophie fragen zu wollen, dieselbe überfragen heißt, da der Mensch als Wefen des Un= fanges hinter einen Anfang nicht zuruckfommen fann, - es ift bie Frei= heit als der bewußte Zusammenschluß mit den jedesmaligen Voraussetzun= gen auf jeder Stufe der Continuitat. Dieg ift der Freiheitsbegriff bes wahren Anthropologismus, benn die Freiheit barf nicht einseitig intelli= gibel noch einseitig bloß ethisch gefaßt werden, sondern die Continuität des Ibealen ift die untrennbare einheitliche Quelle aller geiftigen Manifestation. So ift die Freiheit (in jedem Sinne dieses Wortes) nicht die (idealistische) Unabhängigkeit des Ich von allem Nicht = Ich, noch die (realistische) Will= für des beliebten liberum arbitrium, sondern sie ift die That der Bermitt= lung, welche in jedem Menschen bei jedem Objekte je nach den realen Borbebingungen, d. h. je nach subjektiv erreichter Stufe und objektivem Ma= teriale vollzogen wird. Durch die Eine ungetheilte Freiheit ergreift der Mensch sowohl im Denken Alles, sobald er es nur ergreift, unmittelbar, um es sogleich im Denken von dieser punktuellen Unmittelbarkeit zu befreien, als auch ergreift er im Handeln ben ihm zugänglichen objektiven Wirkungskreis, um ihn in die ideelle Allgemeinheit zusammenzuschließen. So ift der Freiheitsbegriff der Punkt des Archimedes, welchen überhaupt nur suchen zu wollen schon eine Folge davon ift, daß man ihn bereits verloren hatte, indem man weiter oben, als der Mensch kann, beginnen wollte, hiedurch aber auf ein Specielles, im Menschen daher schon enthaltenes verfiel, d. h. weiter unten ansieng, als der Mensch soll.

So nun braucht die Philosophie nicht mehr sich gleichsam zu schämen, daß sie Alles und Alles, dessen vernünftigen Zusammenhang sie ausweisen will, aus Natur und Geschichte nehmen muß, denn nun ist es kein äußerer Zwang, sondern ein innerer Drang, und eine solche Wissenschaftslehre wird uns vor idealistischem Hochmuthe sowie vor weltseindlicher Zerknirschtheit bewahren, während sie uns mit Selbstvertrauen und zugleich mit Bescheidenheit erfüllt, mit dem Selbstvertrauen, daß die Menschheit es ist, welche denkt, und daß nirgend anderswoher statt ihrer gedacht werden kann, und mit der Bescheidenheit, daß jener ideale Impuls nur menschlich zeitslich-räumlich beschränkt erscheinen kann. Wie wenig von Natur und Gesschichte wir wissen, weiß derzenige, welcher der Wissenschaft lebt, am besten; aber der Mensch erweist auch die Krast, das quantitativ noch so beschränkte Maß von Kenntnissen in die qualitative Bestimmtheit der Vernünftigkeit umzuseten.

Dieß ist der wahre Anthropologismus, welcher, während er sich dessen bewußt ist, daß alles Erkennen des Menschen ein subjektives ist, in dieser Subjektivität nicht bloß die Schranke und Begränztheit, sondern zugleich untrennbar die einwohnende Kraft des Idealisirens anerkennt, sowie umgeskehrt diese hohe Würde nicht als die des absoluten Geistes, sondern zusgleich als eine beschränkte erkennt. So muß jener hochmüthige Wahn, daß das Absolute im Menschen erst zu sich komme, im Menschen sich bes

zwecke, als Wahn burchschaut werden, als eine Ueberschwenglichkeit, welche bie Begel'sche Dialektik mit jedem Mysticismus gemein hat. Nicht daß im Planeten, welchem die Sonne diene, erft die mahre Individualität erscheine, wie es bei Hegel heißt, sondern sowie der Planet im Sonnenspftem und bas einzelne Sonnensystem im Universum seinen totalen eristenten 3meck hat, so muß der Mensch als vernünftiges thätiges Wesen in der absoluten Wernunft, d. h. in Gott fich bezwecken. Ein lächerlicher Gott in Wahr= heit mare es, welcher gerade bes britten Planeten irgend eines Sonnen= spftemes, welcher des Bunktchens Erde bedurfte, um fich felbst erft zu erreichen und bort seinen theogonischen Proces zu vollenden. Bon diesem Stand= punkte aus, von dem Gefühle der Kleinheit des Erdenmenschen, welcher in der Erscheinungsweise seines idealen Impulses unendlich klein ift, lachen wir über die Schmähungen, welche gegen ben Pantheismus ausgestoffen wurden und werden, denn jene Schmäher mögen es einmal versuchen, Gott, das summum ens höher, großartiger zu faffen, als der objektive Idealismus ihn denft.

So erfaßt bieser Anthropologismus ben ganzen Menschen in seiner Schwäche sowie in seiner Höhe, und nur auf solchem Standpunkte kann eine wahre Begründung jener Erscheinung des Freiheitsprocesses erwachsen, welche Gegenstand der Pädagogif ist; denn diese hat zu entwickeln, wie der Mensch von der Unmittelbarkeit des Kindes an zu einem vollendeten Menschen werde, soweit die relative Vollendung nach den Boraussehungen jedesmal real möglich ist; und dem ausmerksamen Beobachter aller Incidenzpunkte wird es nicht entgehen, warum Kant auf das Basedow'sche Philansthropin hinwies, und warum Fichte die Realistrung seiner Idee von Pestalozzi hoffte. Die Pädagogif des objektiven Idealismus wird an Stelle des haltlosen Dualismus von Unterrichtslehre und Erziehungslehre den anthropologischen Proces selbst entwickeln und begründen können, daß ebenso wie der Unmündige vom Mündigen, so der Mündige vom Staate, und der einzelne Staat von der Geschichte erzogen werde. Und der Anthropologiss

mus erhält zum Spsteme der Wissenschaften das untrennbare Correlatum der Erscheinung in solcher Erziehungswissenschaft. So soll die Betriebsamsteit der Doftrinäre, welche auf ihre idealistisch concipirten Begriffe vom Staate mehr Gewicht als auf das geschichtliche Leben der Bölker legen, in den Hintergrund treten, denn außerdem schwindet aller Boden der Borbedingungen, mit welchen die jedesmalige Stufe des Freiheitsprocesses sich zusammenschließen muß. Allerdings, daß das historische Leben und diese Borbedingungen des Bolksthümlichen selbst wieder misverstanden werden können, liegt in der Schwäche aller menschlichen Auffassung begründet, und es ist nicht ausschließliche Eigenschaft des Historismus, daß er selbst wieder Barteisache werden kann.

Für das Gebiet des Wollens und der Ethik aber muß sowohl die Losgeriffenheit deffelben vom logischen Principe, als auch das Hinausschie= ben in ein überschwengliches Ideal schwinden, und hiemit die Anerkenntniß, welche der subjektive Idealismus an fich nie zugestehen kann, eintreten, daß nicht blos der Philosoph der brave sittliche Mann ift. Die so verstandene Rluft zwischen Gebildeten und Ungebildeten, welche wieder mit dem Doftri= narismus zusammenhängt, und am allerwenigsten durch die abschreckende Mittelftufe der halbgebildeten gefühnt wird, muß der Ginficht und Ent= wicklung beffen Plat raumen, mas Bravheit, Tüchtigkeit ber Gefinnung, Charafterfestigfeit, furz bas Sich selbst nie untreu Werden, bei allen Men= fchen, abgesehen von jeder Standesverschiedenheit, bedeute. Solches ift dann die ethische Wahrheit, nicht jener intelligible Determinismus, welcher die Sitte auf den Begriff aufpfropft; es ift jener Opfermuth fur das Allge= meine, welcher bei der Treue gegen sich selbst das äußere Ich nicht zu hoch anschlägt, es ift im Gegensate gegen ben Egoismus, welcher nur die Maste bes allgemeinen Wohles trägt, jener Sinn für ben Staat als ben höchsten Organismus der geschichtlichen Eriftenz des Menschen, jener Patriotismus, welcher sich deffen wohl bewußt ift, daß der Mensch in der Unmittelbarkeit der Familienexistenz stets schwächer als der Idee nach ift, aber eben darum

seine außere Eristenz nur durch das Bewußtsein der Gesammtpflicht, der Bürgerpflicht, adeln und idealisiren kann.

Ebenso entlich hat bann auch bas religiose Bewußtsein nicht mehr jene schiefe Stellung unter ber Ethif, welche ihr von allen Consequenzen des Idealismus und Realismus zugewiesen war, und es dürfte auch aller Fanatismus der Polemif wegfallen, welcher in der schon einseitig gestellten und mit aller Heftigkeit bejahten oder verneinten Frage liegt, ob die Philosophie von der Religion sich emancipiren muffe oder durfe oder nicht. Religion ift ein vielbeutiges Wort, und nur bie Bermechflung mit Dogmatif ober mit persönlichen Interessen ift es, welche allen berartigen Fanatismus hervorruft. Ein Emancipiren von den Borbedingungen fann es im Proceffe bes Freiheitsbegriffes nicht geben, ba er ja auf jeder Stufe mit ben Borbedingungen fich zusammenschließt. Will man aber ben Unterschied ber Form zwischen Unmittelbarkeit und Bermittlung Emancipation nennen, so läuft bie Sache auf einen Wortstreit aus. Alle geiftige Manifestation hebt mit ber Unmittelbarkeit an, bas religiofe Bewußtsein ift aber seinem Wesen nach unmittelbar, — und hiemit liegt die ganze Contreverse im Vermitt= lungsproceffe. Dieser nun halt bei ber Entstehung und Geschichte ber Dog= men die Unmittelbarkeit innerhalb ber Vermittlung zum Wiffen fest; baber ift die Dogmatif an fich nicht volksthumlich, sondern schon Betrieb einer gelehrten Klaffe, d. h. die Religion ift enthusiastisch und intuitiv, die Dog= matif aber bialeftisch und biscursiv. Die Philosophie hingegen ift ber Impuls der Bermittlung an fich. Religion also und Philosophie find genau analog bem Berhältniffe ber sinnlichen Erzeugung, indem auch bort in jedem gesetten Individuum die Unmittelbarfeit unabläßig erneuert wird coexistent mit ber steten Vermittlung zu selbstständigen Personen. Und wie bie ichon ber Wermittlung übergebene felbstftandige Existenz bes neugebornen Rindes fich der Rudfehr in die Unmittelbarkeit des Fotuslebens widersett, mahrend es boch nur durch jene Unmittelbarfeit eriftent geworben ift, fo verhält fich unabläßig in jedem Bolfe und jedem Individuum Philosophie jum religiösen Bewußtsein. Daher, wenn es auch überhaupt ungehörig ift, Superlative festhalten zu wollen, weil sie alle relativ sind, und Jeder und Jedes am Ende in seiner Weise das Beste, Schönste u. dgl. ist, so können wir doch fragen, welch höhere Stellung denn der Religion ange-wiesen werden soll, als daß sie in Wahrheit die Mutter der Intelligenz ift?

Krieg baher entsteht nur bei dem Zusammenstoße des in der Unmittelbarkeit sich erhaltenden und des in der Vermittlung Begriffenen, d. h. bei der Forderung einer an sich confessionellen Philosophie oder umgekehrt. Wird aber ein solches Zusammenstoßen nicht hervorgerufen, so gehen beide Richtungen für sich jede ihren eigenen unberechenbar fruchtreichen, mit dem anderen aber unvergleichbaren Weg.

Gerade der Anthropologismus als Historismus wird am besten einssehen oder wenigstens die Einsicht suchen, warum im driftlichen und mushammedanischen religiösen Bewußtsein eine Dogmatif sich gestalten mußte, während im griechischen keine eigentliche Dogmatif entsteht, sondern die Religion unsixirt das ganze Leben des Griechenthums durchzieht, welches an dem Bolks-Evangelium der homerischen Poesie in einem ohne Detailsforschung kaum glaublichen Maße dis zu seinem Ende sich aufnährt; und der Anthropologismus wird einsehen, wie immer neben der dogmatischen Fixirung die Unmittelbarkeit des Religiösen als religiöse Mystik coexistirt, welche der zu großen dialektischen Schärse sich wiedersetzt und daher immer an's Bolk appellirt, wie dieß in der Geschichte des Christenthums die Besteutung der Katharer des Mittelalters ift, welche auch heutzutage wieder in der inneren Mission erscheint.

Bei solcher Betrachtung kann also boch wohl von einem Entwurzeln ber Religion burch bie Philosophie keine Rebe sein; zum Glücke ber Menschheit kann bie Unmittelbarkeit ber Ibealität überhaupt nicht entwurzelt, der Mensch nicht entgöttert werden. Die Philosophie tritt als bewußte Bermittlung bes vorher unbewußt wirfenden auf. Ift ja boch schon bei bem sogenannten Ungebildeten ein formeller Unterschied zwischen dem enthusiastischen Gebete oder dem andächtigen Beiwohnen bei Kultus-Aften in dem für den Kultus bestimmten Gebäude, und zwischen einem religiösen Gespräche zu Hause. Und nur dem Grade der Extension und Intension nach hievon verschieden ist die durch den ganzen vollen Freiheitsproceß (in obisgem Sinne) erwachsene sittliche Principiensestigkeit, das reslexive Bewußtsein der Einsicht in die Erscheinungen des Religionstriebes.

So fehrt durch eine ben ganzen Menschen, wie er ift, ergreifende Philosophie gerade in jenen Momenten, welche den erbittertsten Rampf, ja Religionsfriege, hervorrufen, Ruhe und Friede zuruck, sofern jedes Moment in seiner grundwesentlichsten Stellung und Bedeutung erfannt wird und in dieser wirkt. Rrieg entsteht durch Ueberschreitung des wesentlichen Gebietes, durch Verletzung deffen, mas in der Platonischen Philosophie die Gerech= tigkeit ift. Allerdings ob nicht gerade durch die Continuität des Zusam= menhanges alle Momente sich berühren und hiedurch an den Confinien Streit entstehen muffe, ift eine andere Frage, welche der mahre Unthropo= logismus sogar für die ganze Eristeng - Dauer des Menschengeschlechtes direkt bejahen muß — ber ewige Friede ift bas transscendente Jenseits —; und insoferne sprechen wir gern mit Heraklit: "ber Krieg ift ber Bater ber Dinge," aber bie ibeale Continuität felbft ift es, welche bie Wegenfate, wenn auch im Rampfe, stets vermittelt, und neben dem Kriege ift in ber jedesmal erreichten Freiheitsftufe ber höhere edlere Friede ber Idee. Darum wird auch gerade der wahrhaft Sittliche, der Tüchtige, neben der gewon= nenen Milbe und Tolerang nicht feig ben Kampf gegen die zwiegespaltenen Extreme scheuen, nicht zaghaft quietistisch auch bas Unfraut wuchern laffen, sondern dieses entwurzeln, und darin nur ein erhöhtes, an Objectivität reicheres Leben erfennen.

Hiemit, glauben wir, wird ber objective Idealismus eine wahrhaft

praftische Philosophie, im guten Sinne bes Wortes, weil eine wahrhaft und völlig menschliche, werden. Eine solche Philosophie wird das totale Menschenleben an sich sein, sie wird nicht außer dem Leben stehen, ben lebendigen Intereffen des Faktischen nicht den Rücken fehren, wie der idealiftische Doktrinarismus und Egoismus der Subjectivität, oder wie die formale Logif und Schul-Metaphysif, welch lettere beide ebensowenig als jener irgend eine Festigkeit ber Principien, zumal für stürmische. Zeiten, verleihen, sondern gerade jedem bodenlosen Flattergeiste und jeder frechen Libertinage ben freiesten Spielraum lassen. Darum auch darf das Studium einer wirklichen Philosophie weder zu einer Vorstufe vor den Brobstudien herabgewürdigt werden, noch darf sie als exaltirtes Ziel oder Privilegium berjenigen erscheinen, welche bas gesammte Concrete bereits burchwandert hätten; sondern selbst lebendig muß sie den Betrieb aller Wiffenschaft beleben; sie fällt als bas Studium an sich in die Studienzeit selbst hinein, und kann nur in solch wahrhaft vermittelnder Stellung auf die Lebens= dauer auch berjenigen nachwirken, welche gerade nicht in der Forschung das fpatere Leben vollziehen.

Insoferne wir aber heute hier in festlicher Versammlung die Stiftung einer Gesellschaft feiern, welche an sich dem Betriebe aller Wissenschaften gewidmet ist, glaubte ich es wagen zu durfen, eben über jene Wissenschaft einige Worte zu sprechen, welche sich selbst so gerne als die Wissenschaft der Wissenschaften bezeichnet, dieses Namens und dieser Stellung aber nur werth ist, wenn sie alle Wissenschaften ihnen dienend wahrhaft fördert und nur hiedurch sie beherrscht, — eine Aufgabe, von welcher sie sich heutzutage auf verschiedenen Abwegen entfernt zu haben scheint; daher ich es versuchen wollte, das Princip jener abermaligen fünftig nothwendigen Umzgestaltung der Philosophie anzudeuten, durch welche dieselbe ihres Verhältnisses zu den übrigen Wissenschaften sich würdig zeigen könnte.