
Sitzungsberichte

der

philosophisch -philologischen

und der

historischen Klasse

der

K. B. Akademie der Wissenschaften

zu JVIüncheii.

Jahrgang 1907.

München

Verlag der K. B. Akademie der Wissenschaften

1908.

In Kommission des G. Franz'schen Verlags (J. Eoth),



379

Über die kontroversen Fragen im Leben des

gotischen Geschichtschreibers Jordanes.

Von J. Friedrich.

(Vorgetragen in der historischen Klasse am 7. Dezember 1907.)

Jordanes, ein Ostgote, der um die Mitte des sechsten Jahr-

hunderts Geschichte schrieb, hat, seitdem ich ihn kenne, stets

einen großen Eindruck auf mich gemacht. Denn wenn auch

seine geschichtliche Leistung nicht hoch steht, so ist doch die

Erscheinung an sich wichtig, daß ein Germane noch mitten

im Völkergewoge sich nicht nur mit der Weltgeschichte und

der seines eigenen Stammes beschäftigt, sondern sie auch dar-

zustellen versucht, und daß wir an ihm erkennen, wie ein

Nachkomme des in Thracien zurückgebliebenen und ins ost-

römische Reich eingegliederten Zweiges des Ostgotenstammes

das todesmutige Ringen des Hauptzweiges desselben in Italien

mit der byzantinischen Macht betrachtete und beurteilte. Es

ist daher auch begreiflich, daß man sich bemühte, das Lebens-

bild dieses merkwürdigen Mannes zu gewinnen. Aber so viele

Forscher sich in neuerer Zeit damit befaßten, ist es bei den

spärlichen Mitteilungen des Jordanes über sich doch zu keiner

einheitlichen Auffassung seines Lebens gekommen, so daß gegen-

wärtig sich immer noch zwei Darstellungen gegenüberstehen,

die Mommsens in seiner Einleitung zu seiner Ausgabe der

Schriften des Jordanes, Auetor. antiqu. V. 1, und die Watten-

bachs in seinen Geschichtsquellen. Nach der ersteren stammte

Jordanes, obwohl er sich ausdrücklich einen Goten nennt, von

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. Kl. 26



380 J. Friedrich

den Alanen und diente als Notar dem aus dem königlichen

Geschlecht der Amaler entsprossenen mag. mil. Griinthigis-Baza

bis zu seiner „conversio", d. h. bis er in einem musischen oder

thracischen Kloster Mönch wurde. Hier lebte er auch die

ganze zweite Hälfte seines Lebens und schrieb er seine Werke.

Endlich weist sie noch nachdrücklich die Meinung zurück, daß

Vigilius, dem Jordanes seine Weltgeschichte gewidmet hat, der

Papst Vigilius sein könne. Ganz anders Wattenbach, der sich

hauptsächlich an Jak. Grimm, Über Jornandes, Kl. Sehr. III,

71—235, anschließt. Zwar daß Jordanes ein Alane war, hält

auch er mit Mommsen für wahrscheinlich, aber damit endet

auch die Übereinstimmung beider. Denn nach Wattenbach

weiß man weder wo noch unter welchen Verhältnissen Jordanes

Notar war, wurde er nach seiner „conversio" nicht Mönch,

sondern Weltgeistlicher, kam darauf nach dem weströmischen

Reich, wurde Bischof von Kroton in Unteritalien und begleitete

Papst Vigilius, auf dessen Veranlassung er seine Weltgeschichte

verfaßt habe, nach Konstantinopel, wo er, wenn nicht in

Chalcedon, seine Schriften schrieb. Daneben hat dann Simson

gar noch die Frage aufgeworfen, ob Jordanes nicht vielleicht

in Afrika Bischof gewesen sei, NA. XXII 741—747.

Diese Widersprüche haben auch mich veranlaßt, dem Leben

des Jordanes nachzugehen, die Gründe für die eine und die

andere Auffassung zu erwägen, und wenn möglich neues

Material zu gewinnen, das zur Lösung der kontroversen Fragen

beitragen könnte.

Die Stelle, von der wir ausgehen, lautet:

Scyri vero et Sadagari et certi Alanorum cum duce suo

nomine Candac Scythiam minorem inferioremque Moesiam ac-

ceperunt. cuius Candacis Alanoviiamuthis patris mei genitor

Paria, id est meus avus, notarius, quousque Candac ipse viveret,

fuit, eiusque germanae filio Gunthigis, qui et Baza dicebatur,

mag. mil. filio Andages fili Andele de prosapia Amalorum

descendente, ego item quamvis agramatus Jordannis ante con-

versionem meam notarius fui, Getica 265. 266.

Dieser Mitteilung des Jordanes können wir zunächst nur



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. oal

entnehmen, daß sein Großvater Paria Notar des Alanenherzogs

Candac, der zusammen mit Scyren und Sadagariern nach der

Niederlage der Söhne Attilas vom Kaiser Marcian Sitze in

Kleinscythien und Niedermösien erhalten hatte, war, und daß

sein Vater Uiiamuth, 1

) got. Veihamöts, hieß. Daß Paria selbst

Alane war, sagt Jordanes nicht. Der Umstand aber, daß Paria

Notar Candacs war, zwingt natürlich ebenfalls nicht zu dieser

Annahme, da die Barbarenfürsten nicht darauf sahen, daß ihre

Notare Stammesgenossen, sondern zu ihrem Amte befähigte

Männer waren. Hat ja Mommsen selbst in seiner Einleitung

p. VI darauf hingewiesen, daß nach dem Anonymus Valesianus

und nach Priscus der Vater des Kaisers Augustulus, Orestes,

Notar Attilas gewesen sei. Außer Orestes lernen wir aber bei

Priscus als Notare Attilas weiter kennen: einen aus Gallien

stammenden Constantius, der noch Attila und Bleda (f 445)

gedient hatte, p. 186 Bonn., einen in Italien gebürtigen Con-

stantius, den Aetius dem Attila geschickt hatte, p. 176. 185.

208, und einen Rusticius aus Obermösien, der als Gefangener

in die Hände Attilas gefallen war, p. 207. Auf ähnliche Weise

könnte auch Paria als Notar zu dem Alanenherzog Candac

gekommen sein. Nimmt man nun die ganz bestimmte Aussage

des Jordanes selbst hinzu, daß er seiner Abstammung nach ein

Ostgote sei: quasi ex ipsa (gente) trahenti originem, Get. 316,

so sollte man meinen, daß die Frage nach seiner Stammes-

angehörigkeit gelöst wäre. Aber ich habe bereits darauf hin-

gewiesen, daß gerade Mommsen selbst, dem sich Wattenbach,

Geschichtsquellen 7
I 81, anschließt, einen alanischen Ursprung

des Jordanes annehmen zu sollen geglaubt hat.

Es sind zwei Beobachtungen, Velche Mommsen zu dieser

Annahme bewogen. Einmal, daß Jordanes unmittelbar vor der

augeführten Stelle über seine eigene Abstammung schreibt:

*) So lese ich mit v. Grienberger, Die Vorfahren des Jordanes,

Germania 34, 406, der den unerklärbaren Namen Alanoviiamuthis sehr

ansprechend dahin auflöste: ALAN. D. UIIAMUThlS = Alanorum ducis

Uiiamuthis. Paria hätte also auch nicht zu Ehren seines Herzogs seinem

Sohne einen mit Alanus zusammengesetzten Namen gegeben.

26*



382 J. Friedrich

Sauromatae vero quos Sarmatas dicimus et Cemandri et quidam

ex Hunis parte Illyrici ad Castramartenam urbem sedes sibi

datas coluerunt, ex quo genere fuit Blivila dux Pentapolitauus

eiusque germanus Froila et nostri temporis Bessa patricius.

Get. 265, und daß Bessa bei Procopius gleichwohl ein Gote

heißt. Daraus folge, daß der Name Gote auch im weiteren

Sinne gebraucht worden sei, und auch Jordanes ihn so auf sich

angewendet haben könne — eine Auffassung, welche durch die

zweite Beobachtung bestätigt werde. Nun ist es allerdings richtig

und weiß auch Jordanes, daß manche Völker mehrere Namen

führten: ne vero quis dicat hoc nomen (Telefus) a lingua Gothica

omnino peregrinum esse, nemo qui nesciat animadvertat usu

pleraque nomina gentes amplecti, ut Romani Macedonum, Greci

Romanorum, Sarmatae Germanorum, Gothi plerumque mutuantur

Hunnorum, Get. 58; aber ich glaube doch nicht, daß das Bei-

spiel des Bessa auf Jordanes zutreffend ist. Schon der Umstand,

daß Bessa nach Jordanes', auch von Mommsen nicht bestrittener

Angabe aus den Sarmaten in Illyricum, nach Procopius aus

den Goten in Thracien stammt, welche nicht mit Theoderich d. G.

nach Italien gezogen waren, zeigt Procopius schlecht unter-

richtet.
1
) Durch den Irrtum eines Schriftstellers aber die be-

stimmte Angabe eines anderen über sich selbst erschüttern zu

wollen und daraufhin zu sagen, Jordanes, ein Alane, habe sich

ebenfalls nur einen Goten genannt, ohne es wirklich zu sein,

halte ich für unstatthaft. Zudem kann man nachweisen, wie

Procopius wahrscheinlich zu seinem Irrtum gekommen ist.

Bell. Goth. I. 10 erzählt er nämlich, daß Belisar vor Neapel

dem Bessa befohlen habe, die in einem Turme sich befindenden

Goten gotisch anzureden, um ihre Aufmerksamkeit von den

durch einen Kanal in die Stadt dringenden kaiserlichen Soldaten

abzulenken. Bessa habe das getan und mit mächtiger Stimme

1
) Auch andere griechische Schriftsteller sind über hervorragende

Germanen nicht gut unterrichtet. So läßt Candidus, p. 472 Bonn., den

mächtigen Aspar d. J. einen Alanen sein, während Jordanes durch den

Zusatz zu Marceil. Com. a. 471: et Gothorum genere clarus, Get. 239,

bezeugt, daß er ein Gote war.



Über den gotischen Geschichtschreib er Jordanes. 383

die Goten unter großen Versprechungen zur Unterwerfung auf-

gefordert. Bessa konnte sich also gotisch verständigen, und

daraus schloß Procopius, daß er ein Gote seiner Abstammung

nach sei. Und da Procopius, abgesehen von den Gothi Tetra-

xitae, nur noch Goten in Thracien, welche dem Theoderich

nicht nach Italien gefolgt waren, kannte, so ließ er Bessa, den

vermeintlichen Goten, auch von diesen abstammen.

Die zweite Beobachtung besteht darin, daß Jordanes die

Vandalen mit seinem Hasse verfolge, die Alanen aber mit be-

sonderer Vorliebe behandle. So nenne er Kaiser Maximins

Mutter, die eine Alanin war, werte die Alanen im Vergleich

zu den Hunnen überaus hoch, beschränke die von den West-

goten in Gallien und Spanien gegen die Vandalen und Alanen

geführten Kriege auf die Vandalen allein, obgleich sie beiden

gegolten, und wisse nichts davon, daß die vandalischen Könige

sich „rex Vandalorum et Alanorum" genannt haben. Allein

diesen an sich richtigen Bemerkungen kommt nicht die Bedeu-

tung zu, welche Mommsen ihnen beilegt. Denn daß Jordanes

die Mutter des Kaisers Maximinus anführt: matre Alana, quae

Ababa dicebatur, Get. 83, kann nicht überraschen. Es sticht

schon das unverhältnismäßig ausführliche Bild dieses Kaisers

von den spärlichen Bemerkungen über die übrigen römischen

Kaiser so auffallend ab, daß man eine besondere Absicht dabei

vermuten müßte, wenn Jordanes sie auch nicht selbst ausge-

sprochen hätte: quod nos idcirco huic nostro opusculo de Sym-

machi historia mutuavimus quatenus gentem, unde agimus,

ostenderemus ad regni Romani fastigium usque venisse, Get. 88.

Es befriedigt seinen Nationalstolz, sagen zu können, daß das

Gotenvolk schon einmal dem römischen einen Kaiser gegeben

hat. Da nun aber in seiner Vorlage stand, der Vater des

Kaisers sei ein Gote namens Micca und seine Mutter eine

Alanin mit dem Namen Ababa gewesen, so schrieb er eben

beides, ohne etwas zu ändern, einfach nach. Eine besondere

Vorliebe für die Alanin, die ohnehin nur nebenbei genannt

wird, kann ich darin nicht linden.

Dagegen erscheint allerdings der Vergleich der Alanen



384 J. Friedrich

mit den Hunnen, der durch die Änderung der Worte des Am-

mianus Marcellinus: Halani . . . sunt Hunis . . . per omnia

suppares, in: Halanos quoque pugna sibi pares, Get. 126, ent-

standen ist, etwas großsprecherisch; aber der Vergleich bezieht

sich auf die erste Begegnung beider Völker, und die Über-

legenheit der (noch unbewaffneten) Hunnen über die (bewaff-

neten) Alanen leugnet Jordanes gleichwohl nicht: Halanos . . .

frequenti certamine fatigantes, subiugave'runt. Es fragt sich

nur, ob Jordanes hier nicht schon Cassiodor ausgeschrieben hat-

Jedenfalls stammt aber der daran anschließende Satz wegen

der Glattheit des Ausdrucks sicher von Cassiodor : nam et quos

bello forsitan minime superabant, vultus sui terrore nimium

pavorem ingerentes, terribilitate fugabant, Get. 127, und sagt

im Grunde ebenfalls, daß die Alanen den Hunnen ebenbürtige

Gegner waren. In dieser Annahme, daß der Satz Cassiodor

entnommen sei, werde ich aber bestärkt, weil der gleiche Ge-

danke in der Ansprache Attilas an seine Armee vor der Schlacht

auf den katalaunischen Feldern wiederkehrt: quis denique

Meotidarum iter maiores nostros aperuit tot saeculis clausuni

secretum? quis adhuc inermibus cedere faciebat armatos? 1

)

faciem Hunnorum non poterat ferre adunata collectio, Get. 206.

Und hier ist sogar den bewaffneten Feinden eine Überlegenheit

zugeschrieben, der die Hunnen nicht gewachsen gewesen wären,

wenn ihnen nicht ihre Gesichter geholfen hätten. Da nun aber

Get. 206, wie Mommsen p. XXXIV und 90 n. 1 selbst zuge-

steht, aus Priscus stammt, so sehe ich wirklich nicht ein, wie

aus Get. 126 eine besondere Vorliebe des Jordanes für die

Alanen begründet werden soll.

Ähnlich verhält es sich mit der Stelle Get. 225-227, auf

die Mommsen noch hinweist, um aus der Gegenüberstellung der

Hunnen und Alanen die Zuneigung des Jordanes zu letzteren

darzutun. Die Stelle erzählt ziemlich ausführlich von einem

sonst nicht beglaubigten Rachezug Attilas gegen die Westgoten

*) Get. 65: et, si dici fas est, ab inermibus terrentur armati — in

einer Stelle, die erewiß ebenfalls von Cassiodor herübersrenomnien ist.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 385

und die Loire-Alanen, um sich an den ersteren für seine Nieder-

lage auf den katalaunischen Feldern zu rächen, und die letzteren,

deren König vor der Schlacht von ihm abgefallen war, seiner

Herrschaft zu unterwerfen: et quod restabat indignationi, fa-

ciem in Vesegothas convertit. sed non eum, quem de Romanis,

reportavit eventum. nam per dissimiles anteriores vias recurrens,

Alanorum partem trans flumen Ligeris considentem statuit suae

redigere dicioni, quatenus mutata per ipsos belli facie terribilior

immineret, Get. 226. Aber der Westgotenkönig Thorismud,

der Sieger auf den katalaunischen Feldern, durchschaut die

List Attilas, eilt rasch den Alanen zu Hilfe, 1

) trifft die not-

wendigen Vorkehrungen, schlägt den Hunnenkönig fast wie

auf den katalaunischen Feldern und jagt ihn in die Flucht.

Der Plan Attilas, seinen Ruf wiederherzustellen und sich an

den Westgoten zu rächen, ist vereitelt; ruhmlos kehrt er in

seine Sitze zurück : consertoque proelio pene simili eum tenore,

ut prius in campos Catalaunicos, ab spe removit victoriae fu-

gatumque a partibus suis sine triumpho remittens in sedes

proprias fugire compulit. sie Attila famosus et multarum vic-

toriarum dominus dum quaerit famam perditoris abicere et

quod prius a Vesegothis pertulerat abolere, geminata sustenuit

ingloriosusque recessit, Get. 227. Thorismud aber zieht sich

nach Toulouse zurück, erkrankt und wird während eines Ader-

lasses, nicht ohne tapfere Gegenwehr, ermordet, Get. 228. Hier

läßt Jordanes die Alanen doch eine recht untergeordnete Rolle

spielen gegenüber dem Westgotenkönig Thorismud, zu dessen

Verherrlichung die ganze Erzählung eingeschoben zu sein

scheint. Aber sie ist gar nicht das Eigentum des Jordanes,

sondern ist nach Mommsen p. XXXV selbst aus Priscus ent-

nommen. 2
) Warum soll man dann aber wieder annehmen

*) Gregor. Tur. II. 7 dagegen : Thorismodus, de quo supra meminimus,

Alanos bello edomuit : ipse deineeps, post multas lites et bella, a fratribus

oppressus ac iugulatus interiit.

2
) Priscianorum egregiam partem Jordanes servavit duobus locis,

scilicet historiae Vesegotharum inseruit indolis Attilae adumbrationem

et expeditionum duarum in Galliam suseeptaram narrationem a c. 34, 178

ad c. 43 extr., d. i. 225—228.



386 J. Friedrich

müssen, was darin von den Alanen gesagt ist, deute auf eine

besondere Bevorzugung der Alanen durch Jordanes?

Mommsens Bemerkung ist richtig, daß Jordanes die von

den Westgoten in Gallien und Spanien gegen die Vandalen und

Alanen geführten Kriege auf die Vandalen allein beschränke,

obgleich sie beiden gemeinsam gegolten, und daß die vandali-

schen Könige sich noch als Beherrscher Afrikas „rex Vanda-

lorum et Alanorum" genannt haben. Es ist das aber kein

dem Jordanes allein eigentümliches Verfahren. Prosperi Tyronis

chron. nennt diese Alanen gar nicht, und nur in der Continuatio

codicis Alcobacensis, Chron. min. I 487, findet sich die Bemer-

kung: Rex Wandalorum et Alanorum Geisericus regnat. . . .

Die chronica Gallica A. CCCCLII läßt Geiserich 431 nur mit

den Vandalen nach Afrika übersetzen. Cassiodors chron. er-

wähnt nach der Notiz a. 406: Vandali et Alani transiecto

Rheno Gallias intraverunt, die nach Spanien gezogenen Alanen

nicht mehr. Ebenso weiß Marcellinus Com. nur, daß a. 439

Ginsericus, rex Vandalorum, Karthago nimmt und a. 455 nach

Rom zieht. Eine Ausnahme macht allein das chron. Hydatii,

das nicht bloß 409 Alanen und Vandalen in Spanien ein-

dringen, sondern die Alanen 411 die Provinzen Lusitania und

Cartagena besetzen läßt. Aber schon 416 tritt* der König

Vallia als ihr Gegner auf, und 418 endet ihre Selbständigkeit:

Alani, qui Vandalis et Suevis potentabantur, adeo caesi sunt a

Gothis ut extincto Addace rege ipsorum pauci, qui superfuerant,

abolito regni nomine Gunderici regis Vandalorum, qui in Gallaecia

resederat, se patrocinio subiugarent — ein so schwerwiegendes

Ereignis für sie, daß von da an auch Hydatius, so oft er die

Vandalen noch nennt, die Alanen nicht mehr erwähnt. Von

Procopius, der bell. Vand. I. 3 nur den gemeinsamen Zug der

Vandalen und Alanen an den Rhein und nach Spanien berichtet,

erfahren wir sogar, daß die Alanen später ihren Namen über-

haupt aufgaben und sich Vandalen nannten, ib. I. 5: rd de

jojv
3

AXav(bv xal xcbv äXXcov ßapßaQwv övo^axa, jib)v Mavgov-

okov, ig tö tcov BavöiXmv dnavxa änexQu^vj. Kaiser Justinian I.

allerdings spricht Nov. XXX. 16, 2 nebenbei von seinem Sieg



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 387

über die Vandalen, Alanen und Mauritanier und nimmt sofort

„Alanicus, Vandalicus, Africanus" in seinen Kaisertitel auf,

aber in den für Afrika bestimmten Gesetzen erwähnt er doch

nur die Vandalen, Nov. XXXVI, XXXVII; Cod. I. 27. Bei

dieser Sachlage ist es denn wohl verständlich, daß wir auch

von Jordanes über die mit den Vandalen verbunden gebliebenen

Alanen nach ihrer Ankunft in Gallien und Spanien nichts

weiter erfahren, und ist aus dieser Tatsache keineswegs abzu-

leiten, daß Jordanes nur aus Vorliebe für die Alanen absicht-

lich ihren Namen unterdrückt habe, um alles Mißgeschick auf

die Vandalen allein abzuladen.

Es bleibt noch der schwere Vorwurf, daß Jordanes Rom. 287

betrügerischerweise — mala fraude — und mit Absicht die

Worte des chron. Hieronym. : Alamanni vastatis Galliis in Italiam

transiere, verändert habe in: Alani Gallias depraedantes Ra-

vennam usque venerunt. Aber ich meine, daß Mommsen gar

zu hart mit dem armen Goten umgeht. Freilich ist es Tat-

sache, daß Jordanes schon Alani statt Alamanni geschrieben

hat, da es eine abweichende Lesart gerade an dieser Stelle

nicht gibt. Aber könnte er nicht selbst schon in seiner Vor-

lage Alani gefunden oder Alani für Alamanni verlesen haben, 1

)

wie ja auch z. B. Jordanes p. 13Ü22 Alani für Alamanni und

p. 41 23 Alamanni für Alani sich findet? Auch wäre es mög-

lich, daß wir es wirklich mit einer absichtlichen, in der Mei-

nung, daß Hieronymus geirrt habe, vorgenommenen Emendation

zu tun hätten. Jordanes wußte, wie wir sahen, von Alanen

in Gallien, und daß sie auch sonst in Italien einfielen: 461

wird Kaiser Maioranus auf seineni Zuge gegen die Alanen,

welche Gallien verwüsteten, bei Dertona zwischen Genua und

Piacenza ermordet, und 464 besiegt Ricimer den König der

Alanen Beorgor bei Bergamo, Get. 236. Wäre es da nicht

denkbar, daß Jordanes meinte, es müßte auch Rom. 287 Alani

l
) In dem Fragment des Frigiretus bei Greg. Tur. h. Fr. II. 9

(Migne): ni Alanorum vis in tempore subvenisset, ed. Mon. Genn.: nisi

Alamannoium vis ... , Alanorum A 1 B 5.



388 J, Friedrich

für Alamanni bei Hieronymus gelesen werden? Jedenfalls

kann man in der Lesart des Jordanes Rom. 287 auch einen

wie immer veranlagten Irrtum sehen und muß man nicht

gleich an einen aus besonderer Neigung zu den Alanen ab-

sichtlich begangenen Betrug denken.

Es kommt mir überhaupt vor, daß Jordanes seine von

Mommsen angenommene Vorliebe für die Alanen zu zeigen

da die beste Gelegenheit gehabt hätte, wo er von den Be-

ziehungen seiner Familie zu dem Alanenherzog Candac erzählt,

Get. 265. 266. Das Gegenteil beobachten wir: Nicht mit einem

Worte erwähnt er mehr diese Alanen Candacs, aus denen er

selbst stammen soll, während er die Geschichte der mit ihnen

zusammenwohnenden Scyren und Sadagarier sowie die der Sar-

maten immer noch weiter verfolgt.

Sein Leben teilt Jordanes selbst in zwei Hälften, in die

Zeit vor und nach seiner „conversio". Aber über seine Jugend-

zeit läßt er uns ganz ununterrichtet, und da er nur sagt : sein

Großvater Paria sei Notar des Alanenherzogs Candac, solange

dieser lebte, gewesen, so wissen wir nicht einmal, ob Paria

nach dem Tode seines Herrn bei den Alanen geblieben ist

oder nicht. Ebensowenig können wir sagen, ab der Vater

Uiiamuth ebenfalls bei den Alanen oder anderwärts lebte, also

auch nicht, wo Jordanes geboren und erzogen wurde. Seine

Bildung stand nicht hoch, da er sich selbst „ agrammatus

"

nennt: ego item quamvis agramatus . . . notarius fui, Get. 266.

Dieses so selten gebrauchte Wort 1

) kann allerdings, wie es

auch Mommsen p. XXVII scheint, aus der Apostelgeschichte 4, 13

entnommen sein, da Jordanes auch sonst Ausdrücke und Ver-

gleiche der Bibel entlehnt. Es kann aber hier natürlich nicht

J

) Bei den griechischen Homileten, wenn sie die Apostelgeschichte

interpretierten, war indessen dygafi/aarog immer im Gebrauch. Joannes

Chrysost. hom. 10 in Acta ap., Opp. ed. Montfauc. IX 35: '"Eoxiv dygäf-t-

ixaxov eivai, /Lit] [.ievxoi xal idicbzrjv. Ebenso scheint es bei den Juristen

im Gebrauch gewesen zu sein, Institutiones, ed. Schrader p. 150: qui

literas nesciretl Theophilus dygä/ujuaiog, i. e. non indoctus, sed qui legere

et scribere nescit.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 389

des Lesens und Schreibens unkundig bedeuten, sondern unge-

lehrt, ohne Wissenschaft. Die Wissenschaft aber, die er bei

sich vermißt, ist die ars grammatica, so daß sein „ agrammatus

"

nichts anderes bedeutet als was Gregor von Tours von sich

sagt: quia sum sine litteris rhetoricis et arte grammatica, de

glor. confess. praef., oder: de qua (grammatica arte) adplene

non sum imbutus, h. Fr. prolog., oder auch was Papst Gregor I

von einem Mönch Andreas, der Reden schrieb und mit dem

Namen des Papstes schmückte, bemerkt: Et quia inter diversa

mala aliquos etiam sermones scripsit atque eos ex nostro nomine

titulavit et suspecti sumus, ne eos alicubi transmiserit, frater-

nitas vestra sollicitudinem gerat et, si quid tale repererit, eos

et excindi et omnino faciat aboliri, ut, quod imperitus litterarum

et scripturae divinae nescius nostro, sicut diximus, nomine

praenotavit, quorundam animos non possit inficere, Reg. XT, 55.

Trotz seiner mangelhaften Bildung wurde Jordanes Notar,

aber „leider", schreibt Wattenbach S. 81 noch immer Jak.

Grimm, S. 177, nach, „wissen wir nicht, „wo und unter welchen

Verhältnissen" er es gewesen ist. Das konnte man nur sagen,

solange der ungenaue Text vorlag, den Grimm benutzte, nicht

mehr auf Grund des Mommsenschen Textes, von dem es ganz

mit Unrecht bei Wattenbach heißt, er mache die Bedeutung

der Stelle Get. 266 noch unsicherer. Nach ihr war Jordanes

der Notar des Gunthigis : eiusque germanae filio Gunthigis . . .

ego item . . . notarius fui. Gunthigis' Vater Andagis aber, der

nach Get. 209 in der Schlacht auf den katalaunischen Feldern

auf Seite der Ostgoten kämpfte, war der Kriegsheld, von dem

— offenbar unter den Ostgoten — die Sage ging, daß sein

Pfeil den Westgotenkönig Theodorid getötet habe — ein Vor-

gang der wahrscheinlich auch die Einschiebung des Satzes in

Get. 253 veranlaßte: der Dienst der Ostgoten unter Attila sei

so streng gewesen, daß sie weder den Kampf gegen ihre west-

gotischen Verwandte noch den Verwandtenmord, wenn er be-

fohlen wurde, hätten verweigern können: quibus nee contra

parentes Vesegothas lieuisset recusare certamen, sed necessitas

domini, etiam parrieidium si iubet, implendum est. Aus der



390 J. Friedrich

Bemerkung, welche Jordanes zum Namen des Großvaters Andele

macht: de prosapia Amalorum descendente, erfahren wir weiter,

daß Gunthigis ein Repräsentant einer Seitenlinie des könig-

lichen Geschlechts der Ostgoten war, die nicht mit Theoderich

cl. G. nach Italien gezogen, sondern wahrscheinlich in Thracien

gehlieben war, wo Procopius die zurückbleibenden Goten

wohnen läßt.

Über die Mutter Gunthigis
1

gehen die Meinungen neuer-

dings auseinander, indem sie Grimm und Wattenbach, a. 0.,

die Schwester des Paria, des Großvaters unseres Jordanes,

Mommsen p. VI die Schwester des Alanenherzogs Candac sein

läßt. Und letzteres ist auch das richtige. Denn wie Get. 299:

et ut in plenum suam progeniem dilataret, Amalafridam ger-

manam suam matrem Theodahadi, qui postea rex fuit, Africa

regi Vandalorum coniuge dirigit Thrasamundo filiamque eius

neptem suam Amalabergam Thuringorum regi consociat Her-

minefredo, die Worte „filiamque eius" sich nicht auf Thrasa-

mund, sondern auf „Amalafridam germanam suam" beziehen,

so Get. 266 „eiusque germanae" nicht auf Paria, sondern auf

Candac. Es will also Jordanes sagen: Wie mein Großvater

Paria bei dem Herzog Candac Notar war, so ich (ego item)

bei dem Sohn der Schwester Candacs, der väterlicherseits sogar

ein Amaler war. Sein Vater, von dem er nur den Namen

Uiiamuth angibt, scheint keine besondere Stellung erlangt zu

haben, und Jordanes ist stolz darauf, daß er sich wieder zu

der des Großvaters emporgeschwungen hat.

Von Gunthigis sagt Jordanes nur: qui et Baza dicebatur,

magistro militum, und man hat sich mit der Bemerkung dar-

über begnügt: „das heißt doch in römischem Dienst?" Grimm

S. 177, oder: per Thracias fortasse, Mommsen p. VI. Vielleicht

ist er noch greifbarer. Wie Jordanes Get. 265. 266 hinter-

einander „Bessa nostri temporis patricius" und „Gunthigis mag.

mil." anführt, so begegnen nebeneinander auch bei Procop. bell.

Pers. I. 8 als Unterführer im persischen Krieg 502—505 ein

Godigisclus und der obengenannte Bessa, beide Goten aus

vornehmstem Geschlechte und kriegserfahrene Männer, obwohl



Über den gotischen Geschiehtschreiber Jordanes. 391

Bessa damals erst ungefähr zwanzig Jahre alt war: xal rodl-
et o

dioxXög re xal Beooag, rÖT&oi ävdgeg, r6v&a)v tcov ovx emojio-

jlievcov @£vd£Qi%co ig "TzaXiav ix @odxi]g Tovti, ysvvatco re vtieq-

cpvcdg äjucpco xal tcov xaxd rov jzoXejuov Ttgay/udreov ijujietgco.

Schon diese Zusammenstellung erregt die Vermutung, der

Godidisclus (= Godigisclus) 1

) des Procopius könnte der bei

Jordanes nach Bessa genannte Gunthigis sein. In der Zeit

läge kein Hindernis zu dieser Annahme. Eine andere Frage

ist es, ob aus Gunthigis Godigisclus geworden sein kann. Die

Endung gisclus = gis böte keine Schwierigkeit, da beide

Endungen für denselben Namen bei Procopius selbst vor-

kommen. So heißt der aus der Origo Langobardorum bekannte

Ildichis bell. Goth. III. 35: Wdiyrjg, 'IXdioxog, dagegen IV. 27

durchgehends : 'IXdiyiodX, IvdiyioaXov , lvdiyioxXov. %
) Fredeg.

chron. c. 75, ed. Migne : Adalgiselum, Adalgisum. Ebenso

könnte — nach den Handschriften wenigstens — Godi =
Gundi, Gunthi sein. So unterschreibt sich einer der comites,

welche die burgundische Lex Gundobadi unterzeichnen, Gunde-

mundus, den die sämtlichen Handschriften der classis B Gude-

mundus, noch öfter Godimundus nennen, MG. Leg. IL 1, 34. 35,

und ebenso findet sich für den Königsnamen Gundomar fast

durchgehends die Lesart: Godomar, ib. p. 43; auch Greg. Tur.,

h. Fr. IV. 28, ed. Mon. Germ.: Godigisilus, Gundeghysilus,

III prolog. : Godigisili, Gundegisili, III. 6: Godomarus, Gundo-

marus.

Noch wichtiger scheint mir zu sein, daß Jordanes von

dem mag. mil. Gunthigis sagt: qui et Baza dicebatur. Denn

wenn wir berücksichtigen, daß Jordanes von Get. XLV an

hauptsächlich Marcellinus Comes benutzt, so wird die Bemer-

kung nicht einfach sagen wollen, daß Gunthigis noch einen

zweiten Namen Baza führte, sondern daß der in den Chroniken

vorkommende Baza der Amaler Gunthigis-Baza ist, oder: weiteres

über Gunthigis, das ich nicht anführe, kann man unter dem

x
) Der Name des Vandalenkönigs Godigisclus lautet auch Procop.

bell. Vandal. I. 3, ed. Haury: yeoyidioxog, ycoycdioxXog; I. 22: ycoyidioxkog.

2
) Vgl. Schroeder zu Gudisal im Index zu Cassiodori Variae.



392 J. Friedrich

Namen Baza in den Chroniken finden. Damit erweitert sich

aber der Gesichtskreis bedeutend, da Marcell. Com. a. 536 be-

richtet: Ipso namque anno ob nimiam siccitatem pastura in

Persida denegata circiter quindecim milia Saracenorum ab Ala-

mundaro cum Chabo et Hezido fylarchis *limitem Euphratesiae

ingressa, ubi Batzas dux eosdem partim blanditiis, partim distric-

tione pacifica fovit et inhiantes bellare repressit. Gunthigis-

Baza war demnach 536 Dux des Euphratesischen Limes und mit

der Bewachung des vorgeschobensten Grenzpostens des Reichs

betraut. Als darauf Kaiser Justinian für notwendig erachtete,

zur Verstärkung der Streitkräfte Belisars neue Truppen nach

Italien nachzuschieben, Proc. bell. Goth. IL 5, da war auch

Baza unter ihren Führern: Adhuc Vitigis in obsidione Romae

morante Joannes magister militum cum Batza, Conone, Paulo

Remaque inlustribus magnoque exercitu apparato ad Italiam

properant castraque ad Portum Romanum conlocant, laboranti

Romae subveniunt, Marcell. Com. a. 538. Zur Zeit aber, als

Jordanes seine Getica schrieb, war Gunthigis-Baza, wie „dice-

batur" zeigt, nicht mehr unter den Lebenden.

Ich glaube nicht, daß gegen diese Identifizierung des

Gunthigis-Baza mit dem Batza des Marcellinus Com. etwas

Ernstliches eingewendet werden kann. Die Zeit ^stimmt. Um
470 geboren, wäre Gunthigis 538 etwa 68 Jahre alt gewesen,

und daß es Heerführer in noch höherem Alter gab, wissen

wir von dem nämlichen Bessa, den Jordanes, um mich so aus-

zudrücken, in einem Atemzug mit Gunthigis nennt. Man ist

zu dieser Identifizierung aber auch deswegen gezwungen, weil

in jener Zeit auf oströmischer Seite nur ein Baza bekannt ist,

und weil Jordanes, der ja genau wußte, daß der von ihm so

reichlich ausgebeutete Marcellinus Comes ebenfalls von einem

Baza dux (= magister militum) und inlustris spricht, nichts

tat, um die Identifizierung beider zu verhindern.

Da Jordanes ausdrücklich sagt, bis zu seiner Konversion

sei er Notar des mag. mil. Gunthigis-Baza gewesen, so ent-

steht die Frage, in welche Zeit sein Notariat fällt. Darauf

kann nur mittels einer Kombination geantwortet werden, zu



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 393

der Mommsens Untersuchung das Material bietet. Nach ihr

verrät nämlich Jordanes weder von Asien noch von Italien

eine nähere Kenntnis, p. X, woraus folgt, daß er, wenn man

den Godigisclus des Procopius für Gunthigis gelten läßt,

weder im persischen Krieg noch mit Baza (= Gunthigis-Baza

genommen) an dem Euphratesischen Limes und in Italien war.

Sein Notariat fällt dann nach dem persischen Krieg und vor

Bazas Stellung als Dux am Euphrat, in die Zeit also, während

der Gunthigis im europäischen Teil des Ostreichs tätig gewesen

sein muß, die Niederlegung desselben und seine „conversio"

vor 536. Es legen übrigens auch die Worte in dem Brief an

Vigilius: quod nie longo per tempore dormientem vestris tan-

dem interrogationibus excitastis, nahe, daß er geraume Zeit vor

der Abfassung seiner Weltgeschichte (551) das Notariat nieder-

gelegt hatte.

Damit stehen wir vor dem neuen Lebensabschnitt des

Jordanes: er zieht sich von dem militärischen Treiben zurück

und macht seine „conversio". Was bedeutet aber „ conversio " ?

Das zu sagen ist bei der Unbestimmtheit der Worte des

Jordanes: ego item ante conversionem meam notarius fui,

außerordentlich schwer, da „conversio", „ convertere " , schon in

der Bibel gebraucht, auf den Übertritt sowohl vom Juden- und

Heidentum zum Christentum (und umgekehrt von diesem zum

Heidentum) als auch von einer häretischen Sekte zur katholi-

schen Kirche angewendet wird. Es braucht, um diese Behaup-

tung zu belegen, nur der Schluß der berühmten Definition

des Konzils von Chalcedon angeführt zu werden : Eos autem

qui audent componere fidem alteram, aut proferre aut docere,

aut tradere alterum symbolum volentibus ad agnitionem veritatis

converti (emorgecpsiv), vel ex gentilitate vel ex Judaismo, vel

ex haeresi quacumque, hos . .
.

*) Und in der Tat wäre es

nicht undenkbar, daß Jordanes vom Heidentum zum Christen-

tum oder vom Arianismus zur nicänischen Kirche übergetreten

!
) Vom Schisma zurückkehren heißt ebenfalls „ convertere", z. B.

vom Aquileier wegen des Dreikapitelstreites, Gregor 1 Reg. XIII, 36, vom

Acacianischen, Justinianus bei Thiel p. 834.



394 ,7. Friedrich

wäre. War ja Eriliva, die Mutter Theoderichs d. G., als sie

katholisch wurde, auch noch Heidin : mater Eriliva dicta Gothica

catholica quidem erat, quae in baptismo Eusebia dicta, Anon.

Vales. ed. Mommsen p. 322, weil sie sonst nicht getauft worden

wäre, sondern nur das Chrisma empfangen hätte: conversus ad

legem catholicam: ac dum chrismaretur, Joannes est vocitatus,

Greg. Tur. h. Fr. V. 39. Noch näher läge die Annahme, daß

Jordanes sich vom Arianismus zum nicänischen Glauben be-

kehrt hätte. Sagt er doch selbst Get. 133: sie quoque Vese-

gothae a Valente imperatore Ariani potius quam Christiani

effecti. de cetero tarn Ostrogothis quam Gepidis parentibus suis

pro affectionis gratia evangelizantes huius perfidiae eulturam

edocentes, omnem ubique linguae huius nationem ad eulturam

huius seetae invitaverunt, und gesteht damit, daß auch die

Ostgoten in ihrer Masse Arianer waren. Ja, er nimmt das

als eine so feststehende Tatsache an, daß er nur an dieser

Stelle von dem Arianismus der Goten spricht, von katholischen

Goten aber nirgends etwas weiß. Dazu stimmt auch, daß im

Cod. Justin, die im Ostreich zurückgebliebenen Goten unter

den Titel „de haereticis et Manichaeis et Samaritis" gestellt,

in einer Konstitution des Kaisers Justinus I. aber von den Be-

stimmungen über diese eximiert werden: Excipiuntur Gothi,

qui foederati fiunt, et prout imperatoriae maiestati visum fuerit,

alios honores prosequuntur, Cod. I. 5, 12. Aber obgleich beides

möglich wäre, so können wir, da Jordanes uns gar keinen

Anhaltspunkt für eine Entscheidung bietet, weder das eine

noch das andere von ihm mit Sicherheit behaupten. Denn

bloß aus seinem Abscheu vor dem Arianismus schließen wollen,

er müsse sich von ihm zum nicänischen Glauben bekehrt haben,

ist in hohem Grade bedenklich, da Jordanes vom Arianismus

doch nur redet, wie es damals in der katholischen Kirche gang

und gäbe war (Ariana perfidia, Arianus perfidus cet.). Dazu

richtet sich sein persönlicher Arger nur gegen den arianischen

Kaiser Valens, weil er die „rohen und unwissenden" Goten

betrogen und ihnen statt rechtgläubiger arianische Glaubens-

prediger geschickt hatte: suae partis fautores ad illos dirigit



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 395

praedicatores, qui venientes rudibus et ignaris ilico perfidiae

suae virus infundunt. sie quoque Vesegothae a Valente impe-

ratore Arriani potius quam Christiani effecti, Get. 132; haut

secus quam dei prorsus iudicio, ut ab ipsis igni combureretur,

quos ipse vera fide petentibus in perfidia declinasset ignemque

caritatis ad gehennae ignem detorsisset, Get. 138.

Die meisten Gelehrten, die sich mit Jordanes beschäftigten,

entschieden sich daher dafür, daß die einen ihn Mönch, die

anderen Geistlicher werden ließen , bis endlich Mommsen

kategorisch behauptete, „conversio" könne nur Mönch werden

bedeuten: aliter verba „ante conversionera meam" aeeipi

nequeunt, p. XIII. Das war entschieden zu weit gegangen

und mußte ebenso entschiedenen Widerspruch hervorrufen, da

in der Tat, wie Simson neuerdings gezeigt hat, „conversio"

nicht bloß für Mönch, sondern auch für Kleriker werden ge-

braucht wurde, NA. 22, 743, Wattenbach S. 85. Die Kontro-

verse ist indessen entschieden durch die Worte des Papstes

Gelasius* I : Generalis etiam querelae vitanda praesumptio est,

qua propemodum causantur universi, passim servos et origi-

narios, dominorum iura possessionumque fugientes, sub religiosae

conversionis obtentu vel ad monasteria sese conferre, vel ad

ecclesiasticum famulatum conniventibus quoque praesulibus in-

differenter admitti, Thiel p. 370. Aus ihnen wird aber auch

klar, daß man auf diesem Wege nie zu einer endgültigen Ent-

scheidung darüber kommen kann, ob Jordanes Mönch oder

Geistlicher war. Denn wenn „conversio" auf beides ange-

wendet werden kann, so wäre nur dann eine Entscheidung

für das eine oder andere möglich, wenn Jordanes selbst ver-

riete, welchem von beiden Ständen er angehörte. Das tut er

aber mit keiner Silbe, ja selbst wo eine seiner Quellen, wie

Orosius VII. 33, 1—4, eine Veranlassung böte, auf die Ver-

folgung der Mönche durch Kaiser Valens einzugehen und durch

seine Darstellung eine besondere Zuneigung zum Mönchsstand

zu zeigen, benützt er sie nicht und sagt nur mit Hieronymus

a. 375: Valens imperator lege data, ut monachi militarent,

nolentesque iussit interfici, Rom. 312, während er in den Getica

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. Kl. 27



396 J. Friedrich

davon ganz schweigt. Und ebensowenig interessiert ihn an der

Verfolgung des Kaisers Maximinus, date sie gegen die Bischöfe

allein gerichtet war, was doch seit Eusebius h. eccl. VI. 28 in

den Chroniken immer wiederholt wurde, Hieron. 2253, Prosper

a. 236, und Orosius sogar zweimal, mit dem Zusatz „et cle-

ricos", hervorhebt, VII. 19, 2. 27, 9. Und das tut Jordanes,

obwohl er Rom. 281 die Stelle des Orosius VII. 19, 2 ausge-

schrieben hat. Eine solche Unterlassung seitens eines Geist-

lichen halte ich ebenso für ausgeschlossen, wie das fast gänz-

liche Außerachtlassen der kirchlichen Geschichte. Und auch

das was Jordanes aus ihr mitteilt, konnte jeder Laie wissen

und schreiben.

Vielleicht war daher Jordanes weder Mönch noch Geist-

licher. Zwar zeigt er eine bisher nicht beachtete Bibel-

kenntnis, die meist nur in einzelnen Ausdrücken hervortritt,

deren Herkunft aber nicht verkannt werden kann. Solche

Spuren lassen sich, abgesehen von seinem ausdrücklichen Zitat

des Evangelisten Johannes, schon in dem Brief an Vigilius

nachweisen, p. 1: deo magno gratias, qui vos ita fecit solli-

citos, 1. Cor. 15, 57: Deo autem gratias, qui dedit vobis,

2. Cor. 8, 16: Gratias autem deo, qui dedit eamdem solicitu-

dinem pro vobis in corde Titi, Col. 1, 12: Gratias agentes deo

Patri, qui dignos nos fecit; — p. 2: et ad deum convertas,

qui est vera libertas,
1

) 2. Cor. 3, 16: Cum autem conversus

fuerit ad dominum ... 17: dominus autem spiritus est: ubi

autem spiritus domini, ibi libertas; — ib.: Carissimi, nolite

dilegere mundum . . ., 1. Joh. 2,7: Carissimi, 17: nolite di-

ligere mundum . . .; — ib.: estoque toto corde diligens deum

et proximum, ut adimpleas legem et ores pro me,1
) Matth. 22, 37:

x
) Ähnlich Cassianus, Collat. p. 612, Wien: haec libertas quia nus-

quam nisi ibi sit tantum ubi dominus commoratur, Paulus apostolus docet

„dominus, inquiens, spiritus est: ubi autem spiritus domini, ibi libertas".

2
) Paulinus Nolanus ep. 26, p. 237 Wien : Ergo quia sie electi estis

et dilecti domino, ut alter alterius onera portetis, et caritate perfecta,

qua invicem vos pascitis sustinetis instruitis locupletatis adimplentes

legem Christi, orate pro nobis.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 39/

Diliges dominum deum tuum ex toto corde tuo, 39: Diliges

proximum tuum, 40: In his duobus mandatis lex pendet, et

pro-phetae, Matth. 5, 17: non veni solvere (legem), sed adim-

plere, Rom. 13, 8: qui enim diligit proximum, legem implevit,

Rom. 15, 30: Obsecro ergo vos, fratres, per d. n. J. Chr. et

per charitatem s. Spiritus, ut adiuvetis me in orationibus vestris

pro me ad deum. — Rom. 85: dominus noster Jesus Christus

de s. virgine natus, ut verus deus ita et verus homo, in signis

et virtutibus ammirandus enituit, Act. ap. 2,22: Jesum Naza-

renum, virum approbatum a deo in vobis, virtutibus, et pro-

cligiis, et signis, quae fecit deus per illum in medio vestri,

sicut et vos scitis, Rom. 15, 19: in virtute signorum et pro-

digiorum. Doch kommt die Stelle des Jordanes, welche „pro-

digia" wegläßt, dem chron. Hieron. 2044 näher: Ipse quoque

dominus J. Chr. hinc in populos salutarem viam adnuntiat,

signis atque virtutibus vera comprobans esse quae diceret. 1

)

Es fällt an ihr nur auf, daß Jordanes „signa et virtutes" zu

der Geburt Christi zieht und nichts davon sagt, daß sie seine

Lehre beglaubigten. Sollte er dabei an die Kindheitswunder

Christi gedacht haben ? ähnlich wie Papst Hormisda an Kaiser

Justinus schreibt: inter rudimenta annorum puerilium edens

coelestium signa virtutum. Idem enim deus et homo . . .,
a
)

Thiel p. 962; — Rom. 330: dolum quod conceperat, peperit,

Jac. 1, 15: Deinde concupiscentia, cum conceperit, parit pec-

catum ;
— Rom. 343 : quia Caritas dei et proximi in illos

refrixerat, Matth. 24, .12: Et quoniam abundavit iniquitas,

refrigescet Caritas multorum ; — Rom. 388 : Hi sunt casus

Romanae rei publicae praeter instantia cottidiana Bulgarum,

Antium et Sclavinorum, 2. Cor. 11,28: praeter (illa quae ex-

trinsecus sunt) instantia (mea) quoditiana. — Get. 38: nos enim

potius lectioni credimus quam fabulis anilibus consentimus,

1. Tim. 4, 13: attende lectioni, 7: Ineptas et aniles fabulas

1
) Procop. bell. Pers. II. 12 ähnlich.

2
) In dem fälschlich Gelasius I zugeschriebenen decretum de reci-

piendis et non recipiendis libris, das Hormisda revidiert haben soll, ist

auch verboten als apokryph : Liber de infantia Salvatoris, Thiel p. 463

27*



398 J. Friedrich

evita; — Get. 134: immundorum animalium morticina, Levit. 11,

wo die morticina der unreinen Tiere verboten werden; Get. 261:

dividuntur regna cum populis, fiuntque ex uno corpore membra

diversa, nee quae unius passioni compaterentur, 1 Cor. 12, 12:

Sicut enim corpus unum est, et membra habet multa, 20: Nunc

autem multa quidem membra, unum autem corpus, 26: Et si

quid patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra.

Endlich darf vielleicht noch darauf hingewiesen werden, daß

die Genealogie der Amaler Get. 79 ganz der Jesu Matth. 1

nachgebildet ist. Aber auch diese Bibelkenntnis beweist nicht,

daß Jordanes Kleriker oder Mönch gewesen sein muß, weil sie,

wie sich zeigen wird, auch außer diesen Ständen vorkam.

Es wäre nämlich noch eine andere Erklärung des Aus-

drucks „conversio" möglich, wenn wir uns bloß an Jordanes

selbst halten und fragen, wie er, abgesehen von „ante con-

versionem meam", das Wort gebraucht. Da bedeutet es aber

einmal den Abfall vom Christentum zum Heidentum: Julianus

apostata regnavit an. uno m. VIII, relictaque Christianitate ad

idolorum eultura conversus est, Rom. 304, was übrigens nur

Hieron. 2378 nachgeschrieben ist. Das andere Mal kommt

„ convertere ? in dem Schreiben an Vigilius vor, wo er das

Wesen der „conversio" ausführlich so schildert:* Sein Freund

Vigilius habe ihn aufgefordert, ihm in einem Auszug die

Nöte, welche die gegenwärtige Welt bis auf ihre Zeit erduldet,

zusammenzustellen, um sie kennen lernen zu können. Das habe

er getan und ihm überdies noch eine zweite Schrift über die

Goten beigelegt, damit er aus ihnen das Elend der verschiedenen

Völker erfahre. Aber das allein genüge nicht. Die Lektüre

müsse ihn dazu führen, daß er wünsche, selbst von aller Not

frei zu werden, und daß er sich zu Gott bekehre (ad deum

convertas), der die Freiheit ist. Und um ihm eine spezielle

Anleitung zur Bekehrung zu geben, fährt er fort: „Wenn du

also die beiden Schriftchen liesest, so wisse, daß dem, der die

Welt liebt, immer Bedrängnis droht. Du aber höre den Apostel

Johannes, der sagt: ,Teuerste, wollet nicht die Welt lieben

noch was in der Welt ist, weil die Welt und ihre Begehr-



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 399

lichkeit vorübergeht : wer aber den Willen Gottes tut, bleibt in

Ewigkeit.' ,Liebe von ganzem Herzen Gott und den Nächsten,

damit du das Gesetz erfüllest'. .
." Das ist also die „conversio",

die Jordanes einem vornehmen Manne, der zwar Christ ist,

sich aber im Getriebe der Welt befindet, rät: nicht eine voll-

ständige Zurückziehung von der Welt, wie die Mönche es tun

:

monachi, hoc est christiani qui ad unum fidei opus dimissa

saecularium rerum multimoda actione se redigunt, Oros. VII.

33, 1, sondern eine Schätzung der Welt, wie sie der Apostel

Johannes von den wahren Christen fordert, und die wirkliche

Erfüllung des Gesetzes oder der Gebote Christi, Gott und den

Nächsten zu lieben. Diese Bekehrung kann mitten in der

Welt geschehen und macht von aller Bedrängnis frei, ohne

daß man sich in die Freiheit der Mönche oder in die Knecht-

schaft des geistlichen Dienstes begibt: et unus vestrum in ser-

vitutem ministerii vocatus est, alter in monachi libertatem,

Paulin. Nolan. ep. 26. 4 p. 237. l
) Überhaupt ist für Jordanes

alles Äußerliche, ob man Geistlicher, Mönch oder Laie ist,

gleichgültig; für ihn ist Gott die Freiheit, und hat nur die

Liebe einen Wert — eine Auffassung, welche sich hoch über

die der römischen und griechischen Welt seiner Zeit erhebt.

Solche in der Welt lebende Bekehrte, die man auch „reli-

giosi" nannte, gab es damals in der Tat, und Papst Gregor I.

selbst zeichnet uns einen am Hof in Konstantinopel. Er heißt

„Narses comes", in einem anderen Schreiben „Narses reli-

giosus" und führt den Titel „magnitudo". In der Bibel ist

Narses so bewandert, daß der Papst ihn als einen „Wissenden"

bezeichnet, dem er biblische Beweisstellen nicht anzuführen

brauche. Auch gibt er sich der Meditation hin und teilt dem

Papst sie mit. Klöstern, die auf seine Veranlassung entstehen,

bittet er den Papst, Weisungen geben zu wollen, und sogar

theologische Fragen werden zwischen beiden verhandelt. Als

aber Narses über innere Nöte und Betrübnisse klagt und von

l
) Gelasius P., Thiel p. 371 : ecclesiasticae servituti vel religiosis

congregationibus putavcrint applicandas (personas).



400 J. Friedrich

Widrigkeiten durch böse Menschen spricht, schreibt ihm Gregor:

Sed rogo, in his omnibus revoca ad mentem hoc quod et credo,

quia nunquam oblivisceris : quia ,omnes qui volunt pie vivere

in Christo persecutionem patiuntur' (2. Tim. 3, 12). Qua in re

ego fidenter dico, quia minus pie vivis, si minus persecutionem

pertuleris. . . Si enim inter contradicentes ea quae Dei sunt

egeris, tunc verus Operator probaris, Reg. I, 6; VI, 14; VII, 27.

Noch deutlicher schildert Gregor I. das Leben eines solchen

„religiosus" in seinem Schreiben an einen Andreas, den er als

„magnitudo" und „magnificus (filius)" bezeichnet: Illud autem,

quod vos in militia sponsi eius (Constantinae Augustae) intrasse

dixistis, et quod serenissimo domino imperatori commendari

voluistis, ut vobis aliqua iniuugat, ubi vos utiles esse existimat,

mentem meam non modico moerore tetigit, quia ego bonitatem

morum vestrorum in aliud tendere semper aestimavi, multos

autem novi, qui in servitio reipublicae positi vehementer affli-

guntur, quia eis non licet vacare et peccata sua plangere; et

vos quare, nescio, occupari desideratis? Cur enim, magniiice

fili, non consideras, quia mundus in fine est? ... Perpende

ergo, quae poena sit aut prosperitatis desiderio fatigari aut

adversitatis timore pavescere. Unde magis suadeo, ut magni-

tudo vestra in suo proastio (praedio suburbano) *quondam, in

pauco tempore delectabili acceptaculo peregrinationis vivere

studeat et quietem ac tranquillam vitam ducere, sacris lectio-

nibus vacare, caelestia verba meditari, in aeternitatis amore

se accendere, de terrenis rebus secundum vires bona opera

agere et regnum perpetuum in eorum remuneratione sperare.

Sic autem vivere iam in aeternitatis vita partem habere est.

Haec, magnifice fili, loquor, quia multum te diligo ; et quia in

procellas et fluctus tendis, verborum meorum funibus te ad

litus revoco; et si trahentem sequi volueris, quae pericula

evaseris, quae gaudia inveneris, in ipso quietis tuae litore

positus agnosces, Reg. VII, 26. Es bezeichnet übrigens auch

Thomassin als eines der Ergebnisse seiner Untersuchung „über

den Ursprung der Klöster", daß Laien und Kleriker wie die

Mönche leben können, ohne Mönche zu werden oder sein zu



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 401

wollen: Possunt laici clericique impendere plures vitae annos

imitandis monachorum institutis, etsi monachi nee sint, nee

esse velint. Nee enim vere est monachus, qui s. proposito non

se totum, et omne vitae tempus dicat, et Patrimonium totum

abdicat, I lib. 3, 12, 15.

Als einen solchen „conversus" oder „religiosus" betrachte

ich auch Jordanes, nachdem er sein Notariat bei Grunthigis-

Baza niedergelegt hatte. Denn die „conversio", die er seinem

Freund so dringend empfiehlt, mußte er doch an sich selbst

erprobt haben, l
) und daß er eine gehobene christliche Lebens-

weise führte, sagt er selbst, wenn er schreibt: zu seiner Lebens-

weise nach seiner „conversio" passe es nicht, sich mit den

Nöten der gegenwärtigen Welt, von denen er sich durch seine

„conversio" befreit hatte, zu beschäftigen und sie, wenn auch

kurz, zu beschreiben : licet nee conversationi meae quod am-

mones convenire potest, p. 1, mit keinem Wort aber andeutet,

daß es für seine Lebensweise überhaupt nicht zulässig sei.

Er nennt sich daher einen Schlafenden, 2
) dankt aber doch

Gott, daß Vigilius ihn endlich wieder durch seine Fragen auf-

geweckt hat. Seine Lebensweise ist auch, wie aus dem An-

sinnen der Freunde Vigilius und Castalius hervorgeht, nicht so

beschaffen, daß er sich nicht mit der geschichtlichen Literatur

hätte beschäftigen und nicht Muße finden können, aus den

ihm zur Verfügung stehenden Büchern Auszüge rein profan-

geschichtlicher Art zu fertigen. Es ist auch sein eigener freier,

von keinem Vorstand abhängiger Entschluß, auf die Wünsche

der Freunde einzugehen : tarnen ne amici petitionibus obviemus,

1
) Mommsen p. XIII nimmt ebenfalls an, daß Jordanes seinen

Freund Vigilius zu der gleichen „conversio" bewegen wollte, die er selbst

gemacht hatte. Da er aber die „conversio" des Jordanes als Mönch

werden auffaßt, meint er, dieser habe auch Vigilius zum Mönch machen

wollen. Dem widerspricht aber die genaue Schilderung der von Vigilius

erwarteten „conversio", welche nichts enthält, das auch nur entfernt

auf Mönchisches hinwiese, oben S. 398.

2
) rae longo per tempore dormientem, p. 1. Den Ausdruck gibt

ihm Vigilius, vigilantia, ib., ein; er bedeutet aber sicher nichts anderes

als „et quietem ac tranquillam vitam ducere" bei Gregor 1 oben S. 400.



402 J. Friedrich

quoquo modo valuimus, late sparsa collegimus. Auf der anderen

Seite blickt er frei ins Leben, verfolgt mit gespannter Auf-

merksamkeit die Geschicke seines Volkes, namentlich die der

letzten Sproßen des königlichen Geschlechts der Amaler, und

freut sich der Hoffnung, daß durch die Verbindung des kaiser-

lichen Hauses mit dem der Amaler auch die Zukunft seiner

auf Leben und Tod mit dem oströmischen Reich ringenden

Stammesgenossen gesichert werden könnte, während die kirch-

lichen Streitigkeiten seiner Zeit ihn völlig kalt lassen und nicht

einmal zu berühren scheinen. 1

) Das ist nicht der enge Horizont

und die Lage eines Mönches jener Zeit, von dem es m. E. bei

Wattenbach S. 85 richtig heißt: „Wer damals in ein Kloster

eintrat, zog sich in vollem Ernst aus der Welt zurück und

erfuhr, wie noch jetzt orientalische Mönche, sehr wenig von

ihr. . . . Ich halte es für vollkommen undenkbar, daß ein

Mönch in einem Kloster in Mösien ein solches Werk hätte zu

stände bringen können, daß er das neueste Annalenwerk hätte

erhalten und über die politischen Angelegenheiten der Gegen-

wart hätte schreiben können." Nur darf man daraus nicht

mit Wattenbach schließen: wenn also Jordanes kein Mönch

sein konnte, so mußte er ein Weltgeistlicher sein. Da jedoch

auch meine Annahme nur eine Vermutung sein Kann, so ge-

stehe ich, daß das Ergebnis meiner ganzen Auseinandersetzung

über die „conversio" des Jordanes rein negativ ist: wir können

den Stand des Jordanes in der zweiten Hälfte seines Lebens

schlechterdings nicht mit Sicherheit feststellen.

Dagegen ist es wohl möglich, auf die Frage, ob Jordanes

im Ost- oder Westreich den zweiten Teil seines Lebens zu-

gebracht habe, eine positive Antwort zu geben. Mommsen

suchte die Frage durch den Nachweis zu lösen, daß Jordanes

ein Untertan des oströmischen Reiches gewesen sei, p. VIII,

und eine besondere Kenntnis der thracischen Diözese zeige,

x
) Abgesehen vom Arianismus, zu dem Kaiser Valens das gotische

Volk verführt hat, den er aber auch nur bei dieser Gelegenheit nennt,

und von der Nestoriana perfidia, Rom. 342, die er von Marcell. Com.

a. 476 entlehnt hat.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 403

p. IX. Dort, in einem musischen oder thracischen Kloster,

müsse er daher auch gelebt und geschrieben haben, was er

jedoch selbst in seiner Ausgabe der Chronik des Marcellinus

Comes p. 53 wieder insofern aufgegeben hat, als er ihn hier

in einem illyrischen Kloster schreiben läßt: Jordanes deinde

scribens in Illyrici monasterio aliquo a. 551. Seine Unter-

suchung war überhaupt so wenig durchschlagend, daß Watten-

bach S. 85 bemerkt: Jordanes' besonders genaue Kenntnis des

unteren Donaulaufes und der benachbarten Gegenden, sowie

der Umstand, daß er bei dem Auszug aus Cassiodor gerade

was sich auf Mösien und Thracien bezog, bevorzugt habe,

lasse sich durch die Angaben über seine Herkunft leicht er-

klären. Und auch Simson ist von Mommsens Beweisführung

so wenig überzeugt worden, daß er sich sogar geneigt zeigt,

den Aufenthalt des Jordanes in seiner späteren Zeit in Afrika

zu suchen, NA. 22, 743.

Ich bin trotzdem davon überzeugt, daß Mommsen richtig

sieht, wenn er Jordanes als oströmischen Untertan in Illyrikum

schreiben läßt. Da dagegen aber doch noch Einwendungen

erhoben werden können, so wäre es außerordentlich wichtig,

wenn ein weiteres Argument dafür beigebracht werden könnte.

Und wirklich sagt uns Jordanes selbst ganz direkt, daß er im

oströmischen Reich lebte und schrieb. Get. XXIV beginnt er

mit den Worten: Post autem non longi temporis intervallo, ut

refert Orosius, Hunnorum gens omni ferocitate atrocior exarsit

in Gothos. Er geht dann von Orosius ab und erzählt nach

anderen Quellen von dem Ursprung der Hunnen und ihrem

Zusammenstoß zuerst mit den Alanen, darauf mit den Goten

unter König Hermanrich. Erst Get. XXV leitet er wieder auf

Orosius zurück und setzt das Zitat aus ihm fort:

Jordanes Get. XXIV. 121.

Post autem non longi tem-

poris intervallo, ut refert Oro-

sius, Hunnorum gens omni

ferocitate atrocior exarsit in

Gothos . . .

Orosius VIII. 33, 9.

Tertio decimo autem anno

imperii Valentis, hoc est parvo

tempore postea quam Valens

per totum Orientem eccle-

siarum lacerationes sancto-



404 J. Friedrich

rumque caedes egerat, radix

illa miseriarum nostrarum co-

piosissimas simul frutices ger-

minavit. siquidem gens Hun-

norum diu inaccessis seclusa

montibus, repentina rabie per-

cita exarsit in Gothos . . .

XXV. 132.

et quia tunc Valens Impe-

rator Arianorum perfidia sau-

cius nostrarum partium

omnes ecclesias obturrasset

suae parti fautores ad illos

diriget praedicatores

Es ist klar und bedarf keines besonderen Beweises, daß

Jordanes durch „nostrarum partium omnes ecclesias" in seiner

Weise die Worte des Orosius „per totum Orientem ecclesiarum"

wiedergibt. Ist es doch byzantinischer Sprachgebrauch, das

oströmische Reich im Gegensatz zu dem weströmischen mit

„partes nostrae" zu bezeichnen, z. B. Justinian in einem

Schreiben an Papst Hormisda: totus mundus partium nostra-

rum conversus ad unitatem moras non patitur, Thiel p. 834.

In einem andern : Nam quanta quaestio in partibus nostris

orta est, ib. p. 886. Dagegen schreibt Papst Symmachus an

die illyrischen Bischöfe: in partibus vestris, ib. p. 719, die

Legaten des Papstes Hormisda aus Konstantinopel: Ista ad

notitiam beatitudinis vestrae festinavimus referre, ut nihil vos

lateat, quod in istis partibus agitur, ib. p. 900, Hormisda an

sie: et pene universos homines illarum partium per cunctantibus

diversa et dissimilia nuntiantur, ib. p. 926, und an Bischof

Possessor in Konstantinopel: redivivam in illis partibus in-

fidelium perversitatem vigere suspiras, ib. p. 927. Wenn daher

Jordanes „totus Oriens" des Abendländers Orosius in „partes

nostrae" ändert, so sagt er ebenso bestimmt, daß er im ost-

römischen Reiche lebt, als Justinian, wenn er von sich „in

partibus nostris" schreibt. Ein zwingender Grund aber, von

dieser Auffassung abzugehen und mit Simson l

) unter „nostra-

rum partium ecclesiae" die Kirchen unserer „Partei", nämlich

der Athanasianer, zu verstehen, ist nicht vorhanden. Für Jor-

l
) Auch Mommsen scheint die Worte wie Simson aufgefafH zu

haben, da er sowohl p. 89 als p. 92 die Worte des Orosius unberücksichtigt

ließ; p. XXVII nur sagt, daf3 Jord. Get. 121 Orosius zitiere (in Bezug

auf die Hunnen).



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 405

danes sind auch die Athanasianer oder Nicäner keine Partei,

sondern die Christen: sie quoque Vesegothae a Valente im-

peratore Arriani potius quam Christiani effecti, Get. 132, denen

die Arianer als Sekte gegenüberstehen : omnem ubique Linguae

huius nationem ad eulturam huius seetae invitaverunt, Get. 133.

Ihm ist daher seine, die nieänische Kirche die Kirche, ohne

jeden Zusatz, so daß er sogar „catholica", wo es in seiner

Vorlage steht, wegläßt, wie Rom. 315: ammodumque religiosus

ecclesiae enituit propagator, Marceil. Com. a. 379: ammodum

religiosus et catholicae ecclesiae propagator; Rom. 342: qui

perfidia Nestoriana inflatus multa contra ecclesiam temptavit

protinus agere, Marceil. Com. a. 476: dum contra fidem catho-

licam Nestoriana perfidia intumescens conatur adsurgere

;

Rom. 359: sicut nee ipse ecclesiae iura servavit, Marc. Com.

a. 494: Anastasius imperator contra orthodoxorum ficlei maie-

statem intestina coepit proelia commovere.

Nicht minder bestimmt sagt Jordanes in seinem Schreiben

an Castalius, daß er bei Abfassung seiner Gotengeschichte

weder im Ostgotenreiche noch in seiner Nähe, sondern im

Ostreich sich aufhielt: et si quid parum dictum est et tu, ut

vicinus genti (Gothorum), commemoras, adde, p. 54. Es hat

daher auch Wattenbach nicht umhin gekonnt, dies zuzuge-

stehen, und diesem zwingenden Beweise nur dadurch entgehen

können, daß er Jordanes gerade in dieser Zeit sich in der

Begleitung des Papstes Vigilius in Konstantinopel oder in

Chalcedon aufhalten ließ, — eine Annahme, die sich als durch-

aus unzulässig herausstellen wird.

Nur zu einem Aufenthalt im Ostreich paßt es, wenn Jor-

danes Get. 37, wo er von den Bulgaren spricht, schreibt: ultra

quos (Acatziros) distendunt supra raare Ponticum Bulgarum

sedes, quos notissimos peccatorum nostrorum mala fecerunt,

oder Get. 119 in Hinsicht auf die Einfälle der Venether, Anten

und Sclavinen ins Ostreich: qui quatnvis nunc, ita facientibus

peccatis nostris, ubique deseviunt, tarnen tunc omnes flerma-

narici imperiis servierunt. Denn ein Bewohner des von diesen

Feinden noch nicht bedrohten Westreichs würde hier kaum



406 J. Friedrich

von „peccatis nostris" gesprochen haben. Dazu kommt, daß

„peccatum" einen ganz spezifischen Sinn hat, der nur im ost-

römischen Reich gebräuchlich war, nämlich die Nachlässigkeiten,

verkehrten oder unrichtigen Handlungen des Kaisers, der Heer-

führer u. s. w. als „peccata, äjuagT^uaTa 11

zu bezeichnen.

So gebrauchte Kaiser Justinian selbst das Wort in der

Praefatio der Nov. XXXI vom J. 536: Quae sine utilitate con-

fusa iacent, ea si ad convenientem ordinem perveniant et

pulchre disponantur, non eadem, sed aliae res, ex malis pulchrae,

ex inornatis ornatae, ex inordinatis ante et confusis ordinatae

et distinctae apparent. Qua in re quum et in Armeniorum

regione peccatum esse inveniamus — äjuagTavo/uerov evgovreg —
in unam harmoniam eam redigendam, et pulchro ordine con-

stituto conveniens robur illi dandum, ac decentem ordinem

tribuendum esse existimavimus. In diesem Sinn findet sich

„peccatum, peccare" in vielen Stellen auch bei Procopius.

Arcana c. 18: Quae in Africa, haec et in Italia peccavit (Ju-

stinianus) — änavxa yäq öoa er Aißvfl, xävTavfia avxw r)jLiag-

zrj^i; ib. c. 7: Haec quae Byzantii turbulenti homines tunc

ausi sunt, minus offensorum anxerunt animos, quam quae Jus-

tinianus commisit in rempublicam — rj rd jigog 'lovouviavov

ig ty]v jtoXixelav äjuagirj^evra . . . Peccavit, inquam, Justinianus

non modo quod afflictorum minime querelas admitteret —
fjjudQxave de ov% otl . . . bell. Goth. IV. 13: Jam vero hie ma-

gister militiae (Bessas), dum in ea parte laborare negligit,

propemodum manu sua Laziam hosti tradidit, irae imperatoris

admodum securus. Solebat enim Justinianus Augustus prae-

fectorum peccatis multum indulgere — rd nollä xolg ägxovolv

äjuaQtdvovoi — quo fiebat, ut saepius contra vitae institutum

et in Rempublicam palam delinquerent ; ib. III. 1 : Caeteri vero

duces, cum inter se pares essent, et omnia ad privatam utili-

tatem referrent, Romanos iam expilare, et militum iniuriis

permittere coeperunt. Ac nee sibi satis consulere sciebant, nee

milites habebant dicto audientes. Quare ab illis saepe pecca-

tum est — diö df] noXld re avxöig fjjuagTijfr}] — resque omnis

Romana brevi tempore pessum abiit; ib. III. 11: Belisarius,



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 407

vocata concione, Gothos, qui aderant, ac milites Romanos his

fere verbis allocutus est: Non hodie primum contigit, o viri,

ut res virtute paratae vitio dilaberentur. Nam haec iam inde

olim rebus humanis alte insita imbecillitas fuit, et praeclara

multa virorum proborum acta evertit delevitque scelestissimorum

improbitas. Hinc nata est ruina rerum imperatoris : qui prave

hactenus facta corrigere adeo cupit, — dg öyj tooovtov t&

äuaQT^jLisva enavoQdovv ßovlerai — ut consilio domandi ad

vos me destinavit, ut reparem sarciamque si quid a praefectis

non recte vel in milites ipsius, vel in Gothos, patratum est.

Nihil omnino peccare, neque humanuni est, neque intra rerum

naturam positum — xb juev ovv /uLfjö'' Sjicooovv äjuagjaveiv ovre

äv&QcbjiLvov — peccata autem emendare — rö de rd äjuagit]-

jueva ijiavog&ovv — imperatorem decet, nee parum illis con-

venit, quos ex animo diligit.

In gleichem Sinn gebraucht auch Jordanes „peccata"

Rom. 363: postea vero facientibus peccatis in die sabbati

saneti paschae inito certamine, exercitui et non ducis instinetu

in fluvio Euphrate, fugiens Parthos, Romanus numerosus ruit

exercitus. Denn „peccata" bezieht sich nicht, wie man etwa

vermuten könnte, darauf, daß der Kampf am Sabbat des Pascha

begonnen wurde, sondern, wie Jordanes selbst durch die Worte

„exercitui et non ducis instinetu" andeutet und aus der aus-

führlichen Erzählung des Procopius hervorgeht, auf den Wider-

spruch der Soldaten und Unterführer, der Belisar veranlagte,

an diesem Tage den Kampf zu eröffnen. 1
) Und auffallender-

weise nennt auch Procopius, wie Jordanes, die Haltung des

Heeres und der Unterführer „peccare": Id cum militibus duces

nonnulli generositatis ostentatione peccarunt, fjjudQravov, bell.

l
) Da Marcellinus Com. a. 529, mit dem Jordanes sonst überein-

stimmt, diese Stelle nicht hat, möchte Mommsen in der Einleitung zu

seiner Ausgabe des Marc. Com. p. 54 vorschlagen: Jordanem una cum

Marcellianis adhibuisse chronica altera, fortasse ea ipsa a quibus pendet

Marcellinus et adhibitis iis Marcelliana aliquoties auxisse. Dazu möchte

ich noch darauf hinweisen, daß Jordanes plötzlich auch „iudices" statt

„duces" bei Marcellinus hat, Rom. 363. 369. 379.



408 J. Friedrich

Pers. I. 18. Die gleiche Bedeutung kann aber „peccata" nur

haben in den schon angeführten Stellen Get. 37: ultra quos

distendunt supra mare Ponticum Bulgarum sedes, quos notissimos

peccatorum nostrorum mala fecerunt, und ib. 110: Venethi,

Antes, Sclaveni, qui quamvis nunc, ita facientibus peccatis

nostris, ubique deseviunt . . ., so daß Jordanes damit eigent-

lich das nämliche sagt, was z. B. Marcell. Com. mit „nullo . . .

milite resistente" ausdrückt, a. 502: Consueta gens Bulgarorum

depraedatam saepe Thraciam, nullo Romanorum milite resistente,

iterum devastata est.

Eine acht oströmische, nicht von Jordanes selbst, wie

Mommsen p. IX meint, erfundene Phrase ist es, wenn König

Aithanarich, nachdem er auf Einladung des Kaisers Theodosius I

nach Konstantinopel gekommen war, ausruft: deus sine dubio

terrenus est imperator, Get. 143. Denn es sprechen nicht nur

die Kaiser selbst von sich als „numen" oder von ihrer „divi-

nitas, fieiöirjg", Cod. I. 1, 3, sondern auch ihre Untertanen

nennen, besonders den Barbaren gegenüber, ihren Kaiser Gott

(&eög), die Barbarenfürsten aber Menschen, was, wie Priscus

p. 170 erzählt, am Hofe des Attila sehr übel aufgenommen

wurde: Inter epulas barbari Attilam, nos vero imperatorem

admirari et extollere. Ad quae Bigilas dixit, minime iustum

esse, deum cum nomine comparare, hominem Attilam, deum

Theodosium vocans. Id aegre tulerunt Hunni, et sensim ira

accensi exasperabantur. Nos vero alio sermonem detorquere,

et eorum iram blandis verbis lenire. Von dieser Bezeichnung

des Kaisers als Gott hatte auch König Aithanarich gehört und

sich daran gestoßen, wie der ganze Wortlaut seines Ausrufes

zeigt: „en% inquit, „cerno, quod saepe incredulus audiebam,

deus sine dubio terrenus est imperator", aber in Konstantinopel

eignet auch er sich die oströmische Anschauung an. Doch

mag „terrenus", eine dem Aithanarich kaum zuzutrauende

Klügelei, von Jordanes eingeschoben sein, um „deus", wie in

der Anrede des sterbenden Theoderich d. G., Get. 304, auf

das christliche „post deum" herabzudrücken: principemque

Orientalem placatum semper propitiumque haberent post



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 409

deum. 1

) Ebenso oströmisch, aber jordanisch gefärbt, ist die Wen-

dung Get. 282: factusque (Theodericus) consul Ordinarius, quod

summum bonum primumque in mundo decus edicitur, denn ganz

so gebraucht sie Procopius, um die Größe eines Verbrechens

hervorzuheben : Missi ex seuatu qui de scelere inquirerent,

primum quiclem Joannem in vincula coniecerunt: deinde nudum

non secus ac latronem aut grassatorem iussere sisti, virum, qui

et praetorii praefecturam gesserat, qui patriciorum ordini fuerat

ascriptus, qui ad sellam consularem, quo nihil maius in repu-

blica Romana videtur esse, ascenderat, bell. Pers. I. 25. Und

in ähnlicher Weise hebt Malchus p. 235 gegenüber Theodericus

Triarii den Titel „magister praesentis militiae" hervor: Theu-

derichus magister equitum et peditum praesentis militiae con-

stitueretur, quae dignitas maxima habetur (elg ri]v hegav yfjv,

setzt der griechische Text hinzu).

Nirgends aber zeigt sich Jordanes von dem oströmischen

Geist so durchdrungen, als in seiner Darstellung der Rück-

eroberung Afrikas durch Belisar, und Mommsen p. X hat es

auch nicht unterlassen, kurz auf diese „byzantinischen Farben"

hinzuweisen. Nachdem aber Simson, NA. 22, 743, nicht blos

ausführlicher darüber gehandelt, sondern darin ein besonderes

Interesse des Jordanes für Wr
estafrika erblickt hat, so daß er

schließlich zu der, allerdings nur „mit großer Vorsicht" auf-

gestellten Hypothese kam, Jordanes könnte in der zweiten

Hälfte seines Lebens sogar Bischof eines der vielen afrikanischen

Bistümer gewesen sein, muß ich doch eingehender, als es

Mommsen tat, darauf zurückkommen. Der noch zu besprechende

eine Punkt ist aber, daß Jordanes „in den Get. 33 wie in den

Rom. 366. 385 mit besonderer Befriedigung und Emphase her-

vorhebe, daß Justinian und Belisar diesen Teil des römischen

Reiches ,durch Gottes Gnade' wiedergewonnen haben, und auch

nach der Zerstörung des Vandalenreichs ein Aufstand der Mauren

l
) Schon Tertullianus ad Scapulam 2: Colimus ergo imperatorem

sie, quomodo et nobis licet et ipsi expedit, ut hominem a deo seeundum,

et quidquid est, a deo consecutum, solo deo minorem. Hoc et ipse volet.

Sic enim omnibus maior, dum solo vero deo minor est.



410 J. Friedrich

,mit Gottes Hilfe' niedergeschlagen worden sei." Der andere

Punkt betrifft die Lobeserhebungen des Belisar: gloriosissimus

;

fidelis, fidelissimus ; victor ac triumphator Justinianus imp. et

consul Belisarius Vandalici, Africani Geticique dicentur.

Ich muß aber bekennen, daß ich in den Ausdrücken „durch

Gottes Gnade", „mit Gottes Hilfe" nichts auffallendes entdecken

kann. Hat ja Simson selbst mit Mommsen auf Marcellinus

Com. a. 534: provincia Africa . . . volente deo vindicata est,

hingewiesen, der übrigens auch a. 536 schreibt: Belisarius

favente domino Romam ingreditur. Diese und ähnliche Phrasen

sind dem Jordanes so geläufig, daß er sie an unzähligen Orten

wohl oder übel anbringt und sogar Rom. 342 „volente deo"

einschiebt, wo es die von ihm abgeschriebene Stelle des Marcell.

Com. a. 476 nicht hat. Dazu ist es die Anschauung des Jor-

danes, daß namentlich im Krieg die Hilfe Gottes entscheidend

sei: quia non est liberum quodcunque homo sine notu dei

disposuerit, Get. 157; sed nihil valet multitudo imbellium, prae-

sertim ubi et deus permittit et multitudo armata advenerit,

Get. 119. 1

) Doch gebe ich zu, daß Jordanes die Ausdrücke,

die er in der Darstellung des Gotenkriegs nicht gebraucht,

gerade bei Afrika aus besonderen Gründen angewendet haben

könnte. Schon der Umstand, daß er bei der Eroberung Afrikas

durch Geiserich gesagt hatte: ubi a divinitate, ut fertur, 2
)

accepta auctoritate diu regnans . . ., Get. 169, konnte ihn ver-

anlassen, auch die Rückerorberung durch Belisar „iuvante deo"

geschehen zu lassen. Es hatte aber der Vandalische Krieg

und sein rasches Ende für die Zeitgenossen überhaupt etwas

Wunderbares an sich.

Von verschiedenen Seiten, so wird erzählt, wurde Kaiser

Justinian auf Grund prophetischer Eingebungen zum Kriege

x
) Procopius, b. Goth. III. 13 sagt übrigens ebenfalls von Belisar:

sed illi deum obstitisse, volentem Totilae Gothisque opitulari; eoque

factum, ut optima consilia in contrarium ceciderint Belisario.

2
) Excerpta ex Idatio, Migne LXXI 704: Post pauco tempore mare

traducta in Mauretania, credo divino nutu, fera ducente, cum Wandalis

vadando, transivit.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 411

gedrängt. Als er auf den Rat des Praef. Praet. Johannes Cap-

padox in seinem Kriegseifer nachließ, kam sogleich aus dem

Orient ein Bischof und kündigte ihm den in einem Traum-

gesichte erhaltenen Befehl Gottes an, den Krieg zu führen,

denn „haec dixit dominus: bellanti ipsi adero, subque eius

imperium Africam subiungam", worauf sich der Kaiser nicht

mehr vom Kriege habe zurückhalten lassen, bell. Vand. I. 10.

Auch der im Orient hochverehrte h. Saba erschien und sagte

nach dem Vortrag von fünf Bitten dem Kaiser: Et credo et

confido, deum pro hisce quinque ipsi gratis operibus adiunc-

turum imperio vestro Africam et Romam, omnemque reliquam

Honorii ditionem, quam amiserunt qui ante vestram piissimam

serenitatem imperarunt. insuper uti vos Arianam haeresim

cum Nestoriana et illa Origenis e medio tollatis, atque a lue

harum haereseon liberetis ecclesias dei. Unter den Arianern

habe er aber die (Ost)goten, Westgoten, Vandalen und Gepiden

verstanden: De Arii quidem haeresi, quandoquidem Gothi,

Visigothi, Vandali et Gepidae, qui Ariani erant, in toto Occi-

dente dominabantur, noratque omnino ex inspiratione, impera-

torem ipsos devicturum. Der Kaiser habe auch ohne Zögern

die Bitten des h. Saba erfüllt, und Gott seine Vorhersagung

vollbracht: quae vero ei praedixerat, benignus operatus est

deus, Cyrilli vita s. Sabae c. 72. 73.

Insbesondere aber das rasche Ende des Vandalenkriegs

wurde allgemein wie ein Wunder betrachtet, und nicht bloß

Jordanes Rom. 366, auch Procopius bell. Vand. IV. 7, bell.

Goth. III. 1, vita s. Sabae c. 74 und Continuatio epitomae His-

panae (der Chronik des Hydatius) p. 36 heben die kurze Zeit,

in der der Krieg beendigt wurde, hervor. Dann braucht man

sich auch nicht zu wundern, daß Jordanes dies „iuvante deo"

geschehen ließ. Aber sowohl er als Procopius und Cyrillus,

der Biograph des h. Saba, folgen hierin nur der Auffassung,

die Kaiser Justinian selbst 534, also unmittelbar nach dem

Vandalenkrieg, fixiert hat.

Cod. I. 27 ist nämlich eine förmliche Freudenhymne auf

das Ende des Krieges und enthält bereits alle charakteristischen

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. Kl. 28



412 J. Friedrich

Merkmale, welche die zeitgenössischen Schriftsteller später

hervorheben. In den Kaisertitel ist „Alanicus, Vandalicus,

Africanus" aufgenommen. Die Konstitution selbst aber beginnt

mit den Worten: Quas gratias aut quas laudes domino deo

nostro J. Chr. exhibere debeamus, nee mens nostra potest con-

cipere, nee lingua proferre. Multas quidem et antea a deo

meruimus largitates, et innumerabilia circa nos eius beneficia

confitemur, pro quibus nihil dignum nos egisse cognoseimus,

prae omnibus tarnen hoc, quod nunc omnipotens deus per nos

pro sua laude et pro suo nomine demonstrare dignatus est,

excedit omnia mirabilia opera, quae in saeculo contigerunt, ut

Africa per nos tarn brevi tempore reeiperet libertatem, antea

nonaginta quinque annos a Vandalis captivata, qui animarum

fuerant simul hostes et corporum . . . Quo ergo sermone aut

quibus operibus dignas deo gratias agere valeamus, qui per

me, ultimum servum suum, ecclesiae suae iniurias vindicare

dignatus est, et tantarum provinciarum populos a iugo servi-

tutis eripere? Quod beneficium dei antecessores nostri non

meruerunt, quibus non solum Africam liberare non lieuit, sed

et ipsam Romam viderunt ab eisdem Vandalis captam, et

omnia imperialia ornamenta in Africam exinde translata. Nunc

vero deus per suam misericordiam non solum Africam et omnes

eius provincias nobis tradidit, sed et ipsa imperialia ornamenta,

quae capta Roma fuerant ablata, nobis restituit. Ergo post

tanta beneficia, quae nobis divinitas contulit, hoc de domini

dei nostri misericordia postulamus . . . Deo itaque auxiliante,

pro felicitate reipublicae nostrae per hanc divinam legem san-

eimus, ut omnis Africa, quam nobis deus praestitit per ipsius

misericordiam, Optimum suseipiat ordinem . . . Licet enim per

omnes provincias nostras deo iuvante festinemus, ut illaesos

habeant collatores, maxime tarnen tributariis dioeceseos Afri-

canae consulimus, qui post tantorum temporum captivitatem

meruerunt deo iuvante per nos lumen libertatis adspicere. Und

in ähnlicher Weise hebt unter dem gleichen Titel und in dem

nämlichen Jahr der kaiserliche Erlaß an Belisar mag. mil. per

Orienten! an, der die militärische Organisation Afrikas an-



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 41

'

J
>

ordnet: In nomine d. n. J. Chr. ad omnia consilia omnesque

actus semper progredimur. Per ipsum enim iura imperii sus-

cepimus, per ipsum pacem cum Persis in aeternum confirma-

vimus, per ipsum acerbissimos hostes et fortissimos tyrannos

deiecimus, per ipsum multas difficultates superavimus, per ipsum

Africam defendere et sub nostrum imperium redigere nobis

concessum est ... ; deo annuente, cuius auxilio nobis restitutae

sunt (Africanae provinciae). Vgl. auch Institut, prooem. § 1.

Wie der erste Erlaß Justinians das Schema für die Dar-

stellung des Yandalenkrieges wurde, geht auch daraus hervor,

daß die Feststellung desselben : antea nonaginta quinque annos

a Vandalis captivata, sofort in die Fortsetzung der Chronik

des Marcell. Com. übergeht: a. 534. Provincia Africa, quae

in divisione orbis terrarum a plerisque in parte tertia posita

est, volente deo vindicata est. Carthago quoque civitas eius

anno excidionis suae nonagesimo sexto pulsis devictisque Van-

dalis . . . recepta est, und daß auch Jordanes sie nicht vergaß

:

sie Africa, quae in divisione orbis terrarum tertia pars mundi

describitur, centesimo fere anno a Vandalico iugo erepta in

libertate revocata est regui Romani, Get. 172. Und wer meint

nicht, in den Worten des Procopius über die Ergebung des

Vandalenkönigs Gelimer die Justinians durchklingen zu hören:

Multa quidem alia, supra spem omnem posita, aetates omnes

praeteritae viderunt aeeidere, et consequentes videbunt : quandiu

eadem erit humanae vitae conditio. Fiunt enim, quae non

posse fieri videbantur; et quae habita saepe sunt inpossibilia,

postea cum extiterunt, admirabilitatis plurimum habuere. Num
autem iis, quae hie narrantur, similia aliquando contigerint,

mihi non est promptum dicere. Quantum est, quod quina ad-

venarum millia (tot enim equites, qui soli bellum gessere cum

Vandalis, secum advexerat Belisarius), cum portum, in quem

appellerent, non haberent, Gizerici abnepotem eiusque regnum,

divitiis ac militibus pollens, everterint tarn brevi tempore.

Mirandum profecto seu fortunae, seu virtutis opus, bell. Vand.

IL 7. Es schreibt jedoch auch Cyrillus, vita s. Sabae c. 74,

den Vandalen- und Gotensieg zusammenfassend, ganz im Sinne

28*



414 J. Friedrich

Justinians : Et imperator quidem his Omnibus constitutis, datis-

que sancto seni iussionibus, dimisit eum in pace. Deus vero

remunerationem imperatori infinite multiplicatam praebuit,

senisque prophetiam ad effectum perduxit. Qui imperator

paullo post tempore duo tropaea erexit, et Coronas duarum

victoriarum tulit, quales nondum antea ulli praecedentium im-

peratorum contigerat reportare. Africam enim et Romam a

perduellionibus detentas recuperavit, duosque reges adductos

Constantinopolim vidit, atque ita terrae marisque dimidiam

partem brevi tempore Romanorum imperio restituit; 1

) tum

Occidente toto a Servitute tyrannorum, qui Arriani erant, li-

berato, divinis constitutionibus edixit, Arrianis ubique auferri

ecclesias,
2
) iuxta divini senis mandatum sive praedictionem.

Justinian war denn auch Belisar in hohem Grade dankbar

und zeichnete ihn mit den Ehren aus, die einst den alten

römischen Heerführern zuteil wurden, welche die größten und

berühmtesten Siege erfochten hatten, und die seit ungefähr

600 Jahren außer Titus, Traian und den Kaisern, die irgend

eine barbarische Nation besiegt hatten, niemand erfahren hatte

:

Postquam Byzantium Belisarius cum Gelimere Vandalisque ad-

venit, honoribus affectus est, qui quondam Romanis ducibus,

maximas clarissimasque victorias consecutis, decernebantur : cum

nemo iam ab annis circiter DC. adeptus eos fuisset, praeter

Titum, Traianum ac caeteros imperatores, qui ducto in bar-

baram aliquam nationem exercitu, victores redierunt. Etenim

spolia et captivos spectandos exhibens, pompam, sive, ut Romani

appellabant, triumphum, per urbem mediam duxit, non veteri

tarnen more. Siquidem a suis aedibus in circum usque pedibus

processit, ibique a carceribus ad solium imperatoris, bell.Vand.

1
) Procop. bell. Goth. III. 1 sagt von Belisar: duas adeptus victorias,

quales nemo unquam antea retulisset: quippe qui captivos reges duos

advexisset Byzantium: praeter opinionem in Romanorum manus adduxisset

progeniem ac thesauros Gizerici et Theoderici . . . atque exiguo tempore

dimidiam fere et terrae et maris partem imperio recuperasset. Cyrillus

und Procopius scheinen die gleiche Quelle benützt zu haben.
2

) Das Dekret gegen die Arianer ist aus dem J. 535, Nov. XXXVII.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 415

IL 9. Da könnte es nicht überraschen, wenn auch Jordanes

in die höchsten Lobsprüche auf Belisar ausbräche. Er tut es

aber nicht. Denn wenn er Belisar Get. 172 fidelis ductor,

307 fidelissimum suum patricium, 313 fidelissimum consulem

nennt, so ist das nur im Gegensatz zu „duces infideles" gesagt:

et quae dudum ignavis dominis ducibusque infidelibus a rei

publicae Romanae corpus gentilis manus abstulerat, a sollerte

domino et fideli ductore nunc revocata hodieque congaudet,

Get. 172. In den Worten aber „per virum gioriosissimum

Belisarium mag. mil. Orientalem, exconsulem ordinarium atque

patricium" ist „gioriosissimum" der Belisar zukommende Titel.

Justinian selbst schließt seinen Erlaß Cod. I. 27 an Belisar,

mag. mil. per Orientem, mit „gloria tua", und Nov. XXII. 46

spricht er von einer lex, quae sub consulatu Belisarii glorio-

sissimi 17 Kai. April, edita est, worin noch eine ganze Reihe

Würdenträger mit dem Prädikat „ gloriosissimus " aufgezählt

wird, an die die Novelle ergangen sei. Frater noster glorio-

sissimus Vitalianus schreibt Justinian auch an Papst Hormisda,

Thiel p. 886. Man wird aber auch auf Get. 315: haec

laudanda progenies (Amalorum) laudabiliori principi cessit et

fortiori duci manus dedit, cuius fama nullis saeculis nullisque

silebitur aetatibus, sed victor ac triumphator Justinianus im-

perator et consul Belisarius Vandalici Africani Geticique di-

centur, — kein zu großes Gewicht legen dürfen. Die W^orte

bekunden nur den mächtigen Eindruck, den die Siege Belisars

auf die Zeitgenossen gemacht haben. Es hat aber auch Jor-

danes gar nicht mit Unrecht für Belisar die Ehrentitel „Van-

dalicus, Africanus Geticusque" gefordert. Denn wenn Justinian

dem Sieger Belisar einen Triumph gewährte, wie er den alten

Heerführern nach den größten Schlachten und den Kaisern

nach Besiegung einer barbarischen Nation zukam, so durfte

es wohl die Meinung des Jordanes sein, daß ihm, wie jenen,

der Titel der besiegten Völker, also Vandalicus, Africanus,

Geticus, gebühre, wie er z. B. auch Rom. 275 schrieb : sie quo-

que triumphans Parthicus . . . dictus est, statt: Huic cogno-

mina ex victoriis quaesita sunt, in seiner Vorlage Rufus c. 21.



416 J. Friedrich

Auch Procopius, bell. Goth. III. 1, fügt seiner Bemerkung, nach

dem gotischen Kriege habe Justinian dem Belisar keinen

Triumph gewährt, die Worte bei: Nihilominus tarnen in ore

omnium vigebat Belisarius, duas adeptus victorias, quales nemo

unquam antea retulisset, was doch auch nichts anderes heißt,

als Belisar sei von aller Welt als Vandalen- und Gotensieger

gefeiert worden. Auf keinen Fall kann aber aus diesen Worten

des Jordanes gefolgert werden, daß er ein afrikanischer Bischof

gewesen sei und als solcher Belisar überschwänglich gefeiert habe.

Hieran füge ich noch einige Bemerkungen über die Heirat

des Germanus, des Brudersohnes des Kaisers Justinian, mit

Mataswinth, der Enkelin Theoderichs d. G. und Witwe des

Königs Vitigis, und über die daran geknüpfte Hoffnung, um

zu zeigen, daß Jordanes auch hier sich ganz in dem oströmischen

Gedankenkreis bewegt. Er erwähnt die Heirat an drei Stellen:

Rom. 382 : contra quem (Totilam) Germanus patricius dum

exire disponit cum exercitu, Mathasuentham Theoderici regis

neptem et a Vitigis mortuo relictam, tradente sibi principe

in matrimonio sumptam, in Sardicense civitate extremum hali-

tum fudit, relinquens uxorem gravidam, quae post eius obitum

postumum ei edidit filium vocavitque Germanum; dann am

Schluß der Genealogie der Amaler, Get. 81: mortuoque in

puerilibus suis Athalarico Mathesuenthae Vitigis est copulatus,

de quo non suscepit liberum; adductique simul a Belisario

Constantinopolim : et Vitigis rebus excedente humanis Germanus

patricius fratruelis Justiniani imp. eam in conubio sumens

patriciam ordinariam fecit; de qua et genuit filium item Ger-

manum nomine. Germano vero defuncto ipsa vidua perseverare

disponit; und drittens Get. 314: Mathesuentham vero iugalem

eius (Vitigis) fratri suo Germano patricio coniunxit imperator.

de quibus post humatum patris Germani natus est filius idem

Germanus, in quo coniuncta Aniciorum genus cum Amala stirpe

spem adhuc utriusque generi domino praestante promittit. Die

vierte Stelle Get. 251 bietet nichts besonderes. Aus den drei

anderen ergibt sich aber, daß Kaiser Justinian selbst zu dieser

Heirat, welche das kaiserliche Geschlecht mit dem königlichem



Über den gotischen Geschichtschreiher Jordanes. 417

der Amaler verband, die Initiative ergriff, und daß die Ver-

bindung stattfand, als Germanus im Begriffe war, nach Italien

gegen die Ostgoten zu ziehen. Von dem nachgeborenen Sohn

des Ehepaares gibt überhaupt nur Jordanes Kunde. Nun ver-

steht es sich von selbst, daß Justinian diesen Schritt nicht

tat, ohne mit ihm einen bestimmten Plan zu verbinden. Während

aber Jordanes von ihm schweigt, ist Procopius um so mitteil-

samer über ihn. Er schreibt schon von der Heirat der Mata-

swinth mit König Vitigis in Ravenna: Eo cum pervenisset,

Matasuntham Amalasunthae filiam maturam iam viro virginem,

invitam duxit in matrimonium, ut certius sibi regnum assereret

hoc intimo nexu cum stirpe Theoderici, bell. Goth. I. 11, und

zeigt dadurch, daß man im Ostreich die Bedeutung sehr gut

kannte, welche die Ostgoten der Abstammung von Theoderich

beilegten. Anderwärts setzt er auseinander, daß man in Kon-

stantinopel gerade diese Kenntnis benützen wollte, um die

Goten in Verlegenheit zu versetzen und vielleicht zur Ergebung

zu bewegen. Sie wurde förmlich in den Kriegsplan aufge-

nommen: Germanus sollte nicht bloß Mataswinth heiraten, son-

dern auch in sein Lager mit sich nehmen, in der Hoffnung,

die Goten würden aus Ehrfurcht vor der Enkelin Theoderichs

die Waffen nicht gegen sie erheben: Ac primum quidem, cum

viduus, mortua pridem coniuge Passara, natam ex Amala-

suntha Theoderici filia Matasuntham, post Vitigis obitum, uxorem

duxisset, eam secum assumpsit. Sperabat enim fore, ut, si

uxorem in castris haberet, Gothi, iusta prohibiti reverentia,

in eam arma non tollerent, regni Theoderici atque Atalarici

memores. Und der Plan schien zu gelingen. Denn als die

Kunde davon nach Italien kam, gerieten die Goten in Angst

und Zweifel zugleich, ob sie mit dem Geschlecht des Theoderich

Krieg führen dürften : His aliisque amplioribus in Italia nun-

tiatis . . . Gothi simul timere, simul ambigere, num sibi cum

Theoderici stirpe bellandum esset. Die Hoffnung, welche man

auf die Heirat der Mataswinth mit Germanus und auf ihre

Anwesenheit im römischen Lager gesetzt hatte, schlug aber

fehl : Germanus erkrankte und starb in Sardika, nachdem er



418 J. Friedrich

eben den Befehl zum Aufbruch nach Italien gegeben hatte,

bell. Goth. III. 39. 40. Doch ganz gab man, wie Jordanes

berichtet, die Hoffnung nicht auf, da der aus dieser Heirat

entsprossene jüngere Germanus die Verbindung des kaiserlichen

Geschlechtes mit dem königlichen der Amaler fortsetze, «und

diese Verbindung „beiden Geschlechtern, wenn es Gott gewähre,

noch Hoffnung verheiße", Get. 314. Denn Jordanes spricht

hier nicht von einer Hoffnung, die er persönlich auf den

jüngeren Germanus setze, sondern von der Hoffnung, welche

beide Geschlechter auch nach dem Tode des älteren Germanus

noch festhalten und auf seinen und der Mataswinth Sohn über-

tragen haben. Worauf aber diese Hoffnung des Hofes gerichtet

war, sagt er leider nicht. Man kann deshalb nur vermuten,

daß man in Konstantinopel noch immer hoffte, durch den

jüngeren Germanus den Plan durchführen zu können, welcher

der Heirat seines Vaters mit Mataswinth und der Anwesenheit

der Mutter im Lager zu Grunde lag, nämlich die Ostgoten

von der Waffenerhebung gegen den Amaler abzuhalten und

sie — nach dem Beispiele der letzten Amalerin und damit des

Amalergeschlechtes selbst — zur freiwilligen Unterwerfung

unter die Oströmer zu bewegen. 1
) Darüber aber, wie dieser

Plan doch noch ausgeführt werden sollte, ist nicht einmal eine

Vermutung zulässig. Denn nur was zunächst geschah, erzählt

Jordanes noch: Germano vero defuncto ipsa vidua perseverare

disponit, Get. 81 — eine Mitteilung, die uns Jordanes auch

mit dem oströmischen Recht vertraut zeigt.

Der Entschluß der Mutter, Witwe bleiben zu wollen,

schließt nämlich eine Rechtshandlung in sich, welche nach dem

2
) Mommsen p. IX dagegen: harum rerum Jordanes quodammodo

spectator fuit (nam obiit Germanus Serdicae in Dacia mediterranea

ibidemque probabile est filium natum esse), et si quid certi in mente

habuit de infante eo tempore, quo scripsit, vix anniculo, potest cogita-

visse de successione eias in imperium Romanum manente ita in domo

Justiriiani, sed delata simul ad progeniem Amalorum, quo sine dubio

maius et felicius nihil accidere potuit homini Gotho addicto imperio

Orientis.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 419

Tode des Mannes von der Witwe vorgenommen werden mußte,

und welche darin bestand, daß Mataswinth zu den Akten er-

klärte, sie werde keine neue Ehe eingehen, die Tutel über ihren

Sohn führen und die vorhandenen Güter verwalten. Das setzt

wenigstens die praefatio der Nov. CLV als gesetzmäßig voraus,

da es dort heißt: Die Tochter des Sergius „magnificae memoriae"

habe sich über ihre Mutter Auxentia beschwert: quae apud

acta dixit, se ad secundas nuptias non venturam, tutelam sus-

cepisse, et praestito iureiurando 1
) legibus nostris hac de re

definitis bona administrasse ; his autem ab ipsa peractis, quasi

nulluni iusiurandum ab illa praestitum et aspernabilis substantia

relicta esset, pauca quaedam in inventario a se confecto de-

signasse, postea vero secundas nuptias contraxisse, quum Petrum

ipsa tutorem nominasset, et duos quidem ex secundo illo ma-

trimonio habuisse liberos, quam vero non recte erga ipsam

affecta esset . . . Der Reichtum des Germanus, der auch seinen

Bruder Borais beerbt hatte, bell. Goth. III. 31, muß aber groß

gewesen sein, da er für die Vorbereitung des Kriegs gegen

die Ostgoten mehr von dem Seinigen aufwandte, als der Kaiser

selbst, ib. III. 39.

Wenn es feststeht, daß Jordanes auch die zweite Hälfte

seines Lebens im Ostreich verlebte, so fragt es sich : ob nicht

vielleicht auch sein Aufenthaltsort sich näher bestimmen

lasse. Daß Mommsen zuerst Mösien oder Thracien, später

Illyrikum annahm, wissen wir. Wo aber in Thracien oder

Illyrikum? Darauf ging er ohne Zweifel aus dem Grunde

nicht ein, weil er dafür bei Jordanes einen Anhaltspunkt nicht

finden zu können glaubte. Doch war es vielleicht auch nur

ein Übersehen, das mir ebenfalls begegnet wäre, wenn nicht

Simsons Darlegungen meine Aufmerksamkeit auf einen be-

stimmten Ort gelenkt hätten. Simson schreibt nämlich S. 744

:

„Eine bestimmtere Beziehung auf Afrika als das Land, in

welchem Jordanes seinen Wohnsitz hatte, könnte die Stelle

l
) Das Datum der Nov. CLV ist nicht erhalten; in Nov. XCIV, 2

von 539 wird der Eid, weil er selten von den Witwen gehalten werde,

aufgehoben.



420 J. Friedrich

Get. 19, 104 S. 84—85 enthalten: Defuncto tunc Decio Gallus

et Yolusianus regnum potiti sunt Romanorum, quando et pesti-

lens morbus, pene istius necessitatis consimilis, quod nos ante

hos novem annos experti sumus, faciem totius orbis foedavit,

supra modum tarnen Alexandriam totiusque Aegypti loca de-

vastans, Dionysio storico supra hanc cladem lacrimabiliter ex-

ponente, quod et noster conscribit venerabilis martyr Christi

et episcopus Cyprianus in libro, cuius titulus est „de mortali-

tate". Wie Auct. ant. 1. c. S. 85 n. 1 bemerkt ist, hat Jordanes

hier aus der Chronik des Hieronymus geschöpft, in der es

heißt: ,ut scribit Dionysius et Cypriani de mortalitate testis

est liber'. Ob unmittelbar, wie in den Rom., oder durch Ver-

mittlung des Cassiodor, wie Mommsen annimmt, kommt dabei

wenig in Betracht; denn der bei ihm eingeschaltete Ausdruck

der Verehrung für Cyprian rührt doch aller Wahrscheinlich-

keit nach von ihm selbst her. Diese Verehrung konnte er

Cyprian allerdings überhaupt als Christ darbringen, und so

scheinen seine Worte stets aufgefaßt worden zu sein. Allein

die Voranstellung des Pronomen ,noster', überdies noch ver-

bunden mit jenem auch sonst durchschimmernden Interesse des

Verfassers für Afrika, gibt doch zunächst der Vermutung Raum,

daß hier ein Geistlicher der afrikanischen Kirche spricht, der

in Cyprian nicht bloß im Allgemeinen den Kirchenvater, son-

dern den einstigen Bischof von Karthago, den Landesheiligen

und ersten Märtyrer jener Kirche verehrte. Ohne ein solches

besonderes Motiv hatte der Verfasser kaum Anlaß, an dieser

Stelle, wo nur beiläufig eine Schrift Cyprians erwähnt wird,

dieses Heiligen mit solcher Emphase zu gedenken. Wie trocken

bezeichnet er dagegen z. B. eine andere kirchliche Größe, den

Papst Leo L, da, wo er erzählt, daß dieser den furchtbaren

Attila zur LTmkehr aus Italien bewog, als Leo papa (Get. 42,

223 S. 115). Daß ,Dionysius storicus' ebenfalls ein Bischof

(von Alexandria) gewesen war, scheint er nicht einmal gewußt

zu haben."

Nun kann ich zwar diese Stelle des Jordanes nicht wie

Simson auffassen, da schon die bisherige Beweisführung, noch



Über den gotischen Geschiehtschreiber Jordanes. 421

mehr aber die nachfolgende es nicht zuläßt, Jordanes zum

Bischof zu machen und ein Bistum für ihn in Afrika zu suchen.

Es kann aber auch „die Voranstellung des Pronomen ,noster'"

— noster venerabilis martyr ... — nicht zu Simsons Annahme

zwingen, weil aus Jordanes selbst klar hervorgeht, daß er aus

einem ganz anderen Grund das Pronomen „noster" hier voran-

stellte. Er hatte nämlich unmittelbar vorher auch zu Dionysius,

den er offenbar nicht kannte und vielleicht sogar für einen

heidnischen Schriftsteller hielt, „storicus" hinzugefügt, und

nur im Gegensatz zu diesem „Dionysus storicus" nennt er Cyprian

„noster venerabilis martyr", ähnlich wie Marcellinus Comes

seine Chronik mit den Worten beginnt: Post mirandum opus,

quod a mundi fabrica usque in Constantinum prineipem Eu-

sebius Caesariensis . . . Graeco edidit stilo, noster Hieronymus

euneta transtulit in Latinum . . . , sonst aber (a. 380, 392)

„Hieronymus noster" schreibt. Der Gegensatz: Dionysio sto-

rico . . ., quod et noster, bedeutet also nur : was der Historiker

Dionysius über die Pest auseinandergesetzt hat, das hat auch

unser Märtyrer und Bischof Cyprian beschrieben. Es reduziert

sich dann aber die Verehrung des Jordanes gegen Cyprian nur

auf den Zusatz „venerabilis", der bei einem Märtyrer keine

Verwunderung erregen kann, am allerwenigsten bei Cyprian,

der im höchsten Ansehen stand, von ökumenischen Konzilien,

z. B. von dem Ephesinischen 431 mit den Worten: Cypriani

sanetissimi episcopi et martyris, ex traetatu de eleemosyna,

Mansi IV 1190, zitiert und dadurch unter die in auetoritatem

rezipierten Väter aufgenommen wurde. 1

)

Dagegen hat mich allerdings §imsons Bemerkung: „Wie

trocken bezeichnet er dagegen z. B. eine andere kirchliche

Größe, den Papst Leo I . . . als Leo papa", angeregt, dieser

Beobachtung weiter nachzugehen. Außer Cyprian, Papst Leo

und dem sogleich zu erwähnenden Bischof Ascholius von Thes-

*) Immerhin bleibt es mir zweifelhaft, ob Jordanes wußte, daf3

Cyprianus Bischof von Karthago war. Jedenfalls scheint er aber der

Meinung gewesen zu sein, Cyprianus habe, wie Dionysius, über die Pest

in Alexandrien und Ägypten sein Buch geschrieben.



422 J. Friedrich

salonich kommen nur noch der „ Arianerbischof " Eudoxius, der

Verführer des Kaisers Valens, der „pontifex et primas" der

Kleingoten Urfila und Acacius, Bischof von Konstantinopel und

Urheber des Schisma zwischen der ost- und weströmischen

Kirche, vor, und daß er den letzteren keine ehrende Epitheta

gibt, ist teilweise verständlich. Er verfährt aber auch so bei

den Aposteln, Rom. 262 : manusque iniciens in Christianos

persecutionem concitat ipsosque doctores fidei Petrum et Paulum

in urbe interemit (Hieron. 2084 : in qua (persecutione) Petrus

et Paulus apostoli gloriose Romae occubuerunt) ; ib. 265: manus-

que in Christianos iniciens, Johannem apostolum et evange-

listam, postquam in fervente oleo missum non potuisset ex-

tingui, Pathmo eum insulam exulem relegavit, ubi apocalypsim

vidit. Nur um so auffälliger ist sein Verfahren bei Bischof

Ascholius von Thessalonich, Rom. 315: Theodosius Spanus,

Italicae divi Traiani civitatis a Gratiano Aug. apud Sirmium

post Valentis interitum factus est imperator (regnavitque

an. XVII; veniensque Thessalonica ab Acolio sancto episcopo

baptizatus est) ammodumque religiosus ecclesiae enituit pro-

pagator — eine Stelle, welche bis auf die eingeklammerten

Worte wörtlich aus Marceil. Com. a. 379 abgeschrieben ist.

Von den eingeklammerten Worten stammt aber der erste Teil:

regnavitque an. XVII, aus Epit. 48, 1, der andere: veniensque

. . . baptizatus est, aus dem Kirchenhistoriker Sokrates. Was

aber an dieser Stelle auffällt, ist der Umstand, daß Jordanes

im Gegensatz zu seinen sonstigen Quellen (Hieronymus, Orosius,

Marceil. Com.) überhaupt die Taufe des Theodosius hervorhebt

und in Thessalonich von dem Bischof Ascholius vollziehen läßt.

Das Interesse an Thessalonich, das Jordanes dadurch schon

bekundet, tritt noch deutlicher darin hervor, daß er zu Socr. V. 6:

(Theodosius) imperator ab Ascholio libentissime baptizatus est,

den Zusatz macht: (Ascholio) sancto episcopo, der, hier alleil

von ihm angewendet, eine so besondere persönliche Verehrung

für den Bischof Ascholius zeigt, daß sie bloß durch eine per-

sönliche Beziehung des Jordanes zu Ascholius erklärt werden

kann. Diese kann aber bei einem Manne des 6. Jahrhunderts



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 423

nur daraus entstanden sein, daß er sich da aufhielt, wo der

Bischof Ascholius als Heiliger verehrt wurde, in Thessalonich.

Und dieses Argument erscheint mir um so bedeutsamer, weil

da, wo ein persönliches Interesse au Ascholius nicht obwaltet,

auch später der Zusatz „sanctus" oder „sanctus episcopus" nicht

gemacht wird, z. B. in der hist. tripart. Cassiodors IX. 6;

ähnlich hist. misc. XII. 22.

Jordanes berücksichtigt auch sonst, wenn sich die Ge-

legenheit bietet, die Stadt Thessalonich, z. B. beim Nachweis,

daß die Goten foederati der Römer waren, als welche sie den

nur hier erwähnten Kaiser Licinius in Thessalonich ermordeten:

ut et sub Constantino rogati sunt et contra cognatum eius

Liciuium arma tulerunt eumque devictum et in Thessalonica

clausum privatum ab imperio Constantini victoris gladio truci-

darunt (Gothi), Get. 111. Noch wichtiger ist die Stelle Get. 285

bis 288, die von dem Einfall des Ostgotenkönigs Thiudemir

und seines Sohnes Theoderich in Illyrikum erzählt : Thiudemir

habe Naissus, die erste Stadt Illyrikums, genommen und von

da seinen Sohn Theoderich nach Ulpiana vorgeschickt, der aber

noch weiter vorgedrungen sei und sogar Heraklea und Larissa

in Thessalien genommen habe. Worauf fortgefahren wird

:

Thiudimer vero rex animadvertens felicitatem suam quam etiam

filii nee his tantum contentus egrediens Naisitanam urbem

paucis ad custodiam relictis ipse Thessalonicam petiit, in qua

Helarianus patricius a principe directus cum exercitu morabatur.

quem dum videret, vallo muniri Thessalonicam nee se eorum

conatibus posse resistere, missa legatione ad Thiudimer regem

muneribusque oblatis ab excidione eum urbis retorquet initoque

foedere Romanus duetor cum Gothis loca eis iam sponte, quae

incolerent, tradidit, id est Cerru, Pellas, Europa, Mediana,

Petina, Bereu et alia quae Sium vocatur. ubi Gothi cum rege

suo armis depositis composita pace quieseunt. nee diu post

haec rex Thiudimer in civitate Cerras fatale aegritudine oecu-

patus vocatis Gothis Theodoricum filium regni sui designat

heredem et ipse mox rebus humanis excessit. Diese nur von

Jordanes erhaltenen Nachrichten mit ihrer genauen Kenntnis



424 J. Friedrich

der Vorgänge in und um Thessalonich, die zugleich dem von

ihm so ausführlich behandelten und als „amator misericordiae"

gefeierten Thiudemir ein Denkmal setzen, zeigen, wenn sie

auch aus Cassiodor oder einer anderen Quelle entnommen sein

sollten, ein so großes Interesse an Thessalonich, daß wir, wenn

wir damit seine Verehrung für Äscholius in Verbindung bringen,

wohl annehmen dürfen, der Schreiber müsse hier gelebt und

geschrieben haben.

Mommsen weist p. XII auch auf die genauen und richtigen

Bestimmungen hin: parte Illyrici ad Castramartenam urbem,

Get. 265, und: Naissum primam urbem invadit Illyrici, ib. 285,

zwei an der Grenze zwischen den Diözesen Illyrikum und

Thracien gelegene Städte, und schließt daraus: hier fassen

wir den Verfasser selbst als in der Diözese Thracien weilend

und ihrer Grenze kundig — ein Schluß, der ohne Zweifel zu

weit geht. Denn die Kenntnis einer Gegend, die Jordanes

teils seiner Abstammung teils seiner Stellung als Notar des

wahrscheinlich auch in Thracien tätigen mag. mil. Gunthigis-

Baza verdankte, beweist noch keineswegs, daß er auch in der

zweiten Hälfte seines Lebens in Thracien gelebt haben muß.

Ja, es ließe sich, da beide Städte in Illyrikum Hegen, m. E.

weit eher darauf schließen, daß Jordanes sich in Illyrikum

aufgehalten haben mußte, ohne auch daraus auf den Wohnort

im zweiten Abschnitt seines Lebens schließen zu können. Da-

gegen scheint mir weit wichtiger Get. 264 zu sein, wo Jordanes

davon spricht, daß die Ostgoten von Kaiser Marcianus Pannonien

erhalten 'haben: quae in longo porrecta planitie habet ab

Oriente Moesiam superiorem, a meridie Dalmatiam, ab occasu

Noricum, a septentrione Danubium, ornata patria civitatibus

plurimis, quarum prima Syrmis, extrema Vindomina, — von

welcher Stelle Mommsen p. XXXI wohl den ersten Teil be-

rücksichtigt und auf die mappa geographica zurückgeführt, den

letzten Teil aber übergangen hat: patria civitatibus plurimis,

quarum prima Syrmis, extrema Vindomina. Derselbe kann so

von keinem älteren Geographen, von denen keiner etwas Ahn-



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordan es. 4^o

liches bietet,
1

) abgeschrieben sein, sondern muß von Jordanes

selbst stammen, der sich auch dadurch als Kenner Pannoniens

beweist, daß er zu den aus Florus 4, 12, 8 entlehnten Worten:

Pannonii vero duobus acribus fluviis Drao Savoque vallantur . . .

in hos domandos Vinnium misit. caesi sunt in utrisque flumi-

nibus, hinzusetzt: qui eos plus velociter vicit, quam eorum

flumina cursu rapido currunt, Rom. 243. 2
) Die näheren An-

gaben „prima" (Syrmis), „extrema" (Vindomina) deuten aber

nicht bloß die Richtung von Süd nach Nord an, sondern auch

den südlich oder südöstlich von Sirmium gelegenen Standort des

Schreibers, von welchem aus er Pannonien sei es auf der mappa

geographica sei es in seiner Erinnerung an früher Gesehenes

anschaut, und dem Thessalonich in der Tat entsprechen würde.

Diese Annahme macht auch die Angst des Jordanes vor

den Bulgaren, Venethern, Anten und Sclavinen verständlich,

die er Rom. 388, Get. 37. 119 zum Ausdruck bringt. Dabei

verkenne ich nicht, daß schon die allgemeine Lage des Ost-

reichs diese Angst begründen könnte. Bemerkt doch Marceil.

Com. a. 499: Aristus, Illyricianae ductor militiae cum quin-

decim milibus armatorum et cum quingentis viginti plaustris

armis ad proeliandum necessariis oneratis contra Bulgares

Thraciam devastantes profectus est. bellum iuxta Tzustam flu-

vium consertum, ubi plus quam quattuor milia nostrorum aut

in fuga aut in praecipitio ripae fluminis interempta sunt, ibique

Illyriciana virtus militum periit, Nicostrato, Innocentio, Tanco

et Aquilino comitibus interfectis ; a. 502 : Consueta gens Bul-

garorum depraedatam saepe Thraciam, nullo Romanorum milite

resistente, iterum devastata est. Und ebenso berichtet er zu

530 und 535 von Bulgarenkämpfen. Wie ferner Jordanes unter

*) Expositio totius mundi, ed. Riese p. 121: Deinde Pannonia . . .

Habentem et civitates maximas, Sirmium quoque et Noricum; Latercul.

Polemii Silvii, ib. p. 131: Pannonia prima, in qua est Sirmium, Pannonia

secunda.

2
) Die Worte erinnern an die aus Autopsie stammende Beschreibung

des Inn bei Venantius Fortun. vita s. Mart. IV v. 645/6: perge per Alpem,

ingrediens rapido qua gurgite volvitur Aenus.



426 J. Friedrich

Anlehnung an die Bibel von „instantia cottidiana" spricht,

so Procopius, Arcana 18, von „pene quotannis incursionibus"

dieser Völker seit dem Beginn der Regierung Justinians. Und

bell. Goth. III. 14 erzählt er: Justinian habe im 4. Jahre

seiner Regierung einen seiner domestici Chilbudius zum mag.

mil. per Thraciam gemacht und ihm die Wacht an der Donau

gegen die Barbaren übertragen. Drei Jahre habe niemand

über den Fluß den Fuß ins römische Gebiet zu setzen gewagt.

Seit aber Chilbudius im Kampf mit den Barbaren gefallen, sei

der Übergang über die Donau frei und stehe das römische

Reich ihren Einfällen offen : Jam enim saepe Hunni, Antae et

Sclaveni, traiecto fluvio, Romanos pessime foedissimeque vexa-

verant. Chilbudium barbari adeo reformidarunt, ut toto triennio,

quo ibi cum potestate fuit, fluvio adversus Romanos evadere

nemo quiverit: immo vero Romani in adversam continentem

cum Chilbudio saepe transgressi, illius orae barbaros affecerint

strage, et captivos inde abduxerint. Post annos tres, cum

Istrum Chilbudius copias de more traduxisset, numero paucas,

Sclaveni conflato ex tota gente exercitu venere obviam. Duro

certamine inito, Romani multi cecidere, atque in his militum

magister Chilbudius : ex quo barbaris libera semper fuit amnis

transmissio, et Romana res incursibus eorum patuit/ Qua in parte

Universum imperium virtutem adaequare non potuit unius viri.

Diese sich stets wiederholenden Einfälle nahmen aber

meistens ihre Richtung gegen Thessalonich, den Zufluchtsort

von „Flüchtlingen aus Naissus, Sardika, aus den Donaustädten,

aus Dacien, Dardanien und Pannonien (Sirmium)". 1

)

In einem dieser Kämpfe gegen die Anten zu Anfang der

Regierung Justinians hatte sich auch sein Neffe Germanus,

später der Gemahl Mataswinths, so sehr mit Ruhm bedeckt,

*) Jung, Römer und Romanen 2 S. 255, nach den Acta s. Demetrii

c. 169, Acta SS. Oct. IV. Jung setzt diese Nachricht um 600 an. Es

hindert aber kaum etwas, diese Flucht nach Thessalonich schon früher

beginnen zu lassen. Kaiser Justinian läßt auch den Apennius praef.

praet. vor Attila von seinem Sitz in Sirmium nach Thessalonich flüchten,

Nov. XIX ed. Zachariae a Lingenthal I 130.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 427

daß sein Name der Schrecken dieser Barbaren wurde. Auch

im Jahre 550, als Germanus gegen die Ostgoten nach Italien

geschickt wurde und bereits in Sardika in Illyrikum stand,

brachen die Sclavinen über die Donau und drangen bis Naissus

vor. Ihr Ziel aber war, wie man von gefangenen Sclavinen

erfuhr, Thessalonich. Das erreichten sie jedoch nicht. Denn

auf Justinians Befehl mußte Germanus den Zug nach Italien

zunächst unterlassen, um Thessalonich und den umliegenden

Städten Hilfe zu bringen und die Sclavinen mit aller Macht

zurückzudrängen. Dazu ließen sie es aber nicht kommen,

sondern gaben, nachdem sie erfahren, daß Germanus in Sardika

stehe und nach ihrer Meinung von einem mächtigen Heere

umgeben sei, aus Furcht vor ihm, die Richtung nach Thessa-

lonich ganz auf und zogen nach Dalmatien, bell. Goth. III. 40.

Nachdem dann Germanus in Sardika gestorben war, und Ju-

stinian statt seiner Narses mit einem beträchtlichen Heere und

viel Geld nach Italien abgesandt hatte, mußte auch dieser vor

den eingedrungenen Hunnenscharen mitten in Thracien, in

Philippopolis, Halt machen, bis sie, nirgends auf Widerstand

stoßend, teils nach Thessalonich teils nach Konstantinopel

abgezogen waren, Goth. IV. 21. Und dazu kommt, daß Thessa-

lonich und Umgebung, dieses „glückliche Land", ohne Kastell

oder andere Befestigung den Feinden offen stand, bis endlich

Justinian an der Mündung des Khechius und an der Meeres-

küste eine Befestigung anlegen ließ, Procop. de aedif. IV. 3.

Kein Ort wäre auch, von Konstantinopel abgesehen, für

die Weiterbildung und die Bestrebungen des Jordanes gün-

stiger gewesen als die See- und Handelsstadt Thessalonich,

über die auch die Italien mit Konstantinopel verbindende via

Egnatia lief, auf welcher Pilger, Kaiser, kaiserliche und päpst-

liche Gesandte, auch Truppen zogen. 1
) Und als Sitz des prae-

*) Itiner. Burdigal. 605, 4; Socrat. h. e. V. 6; Marceil. Com. a. 437,

Olympiodor. p. 471; Procop. bell. Goth. I. 3. 4 und III. 13. 18; Thiel

p. 742/6. 856. 855/8. Auch die Gesandschaft Theoderichs d. G. an Kaiser

Justinus, die Papst Johann I führte, berührte Thessalonich, Lib. pont.,

ed. Mommsen, p. 135.

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. bist. Kl. 29



428 J. Friedrich

fectus praetorio 1
) und des Erzbischofs (Obermetropoliten) war

Thessalonich zugleich der Mittelpunkt der weltlichen und kirch-

lichen Verwaltung von Illyrikum, wo leicht auch über Vor-

gänge im Ostreiche und kaiserliche Anordnungen etwas zu

erfahren war, und wo trotz der Stürme der Völkerwanderung

die griechische Sprache herrschte, 2
) so daß auch, von hier aus

die Spuren einer Kenntnis der griechischen Sprache und Lite-

ratur in den Schriften des Jordanes begreiflich würden.

Gegen diese Beweisführung, welche den Wohnort des Jor-

danes auch im zweiten Teil seines Lebens in das Ostreich ver-

legt, kann wenigstens der schroffe Widerspruch mit seiner selt-

samen Schlußfolgerung in Wattenbachs Geschichtsquellen nicht

aufkommen: „ Ich halte es für vollkommen undenkbar, daß ein

Mönch in einem Kloster in Mösien ein solches Werk hätte

zustande bringen, daß er das neueste Annalenwerk hätte er-

halten und über die politischen Angelegenheiten der Gegen-

wart hätte schreiben können. Deshalb halte ich fest an der

Entdeckung Jakob Grimms, der in dem Vigilius, welchem Jor-

danis sein zweites Werk gewidmet hat, den damaligen römischen

Papst erkannt und mit überzeugenden Gründen nachgewiesen

hat. Schon früher hatte Cassel auf einen Jordanis, Bischof von

Kroton, aufmerksam gemacht, welcher in einem Schreiben des

Papstes Vigilius erwähnt wird ; seine Vermutung, daß er mit

unserem Autor identisch sei, fand Zustimmung. Es erklärt

sich nun dadurch leicht, daß er von dem Verwalter der unfern

gelegenen Güter Cassiodors dessen Werk auf kurze Zeit erhielt,

auch daß er sich nicht selbst im Gotenreiche befand, als er

schrieb. Schirren freilich hat einen anderen Jordanis vorge-

zogen, den Papst Pelagius in einem Schreiben vom Jahre 556

als Defensor der römischen Kirche erwähnt; allein mit Recht

hat Bessell hervorgehoben, daß doch nur ein Bischof den

*) An ihn wenden sich Papst Hormisda und König Vitigis, um

ihm ihre Gesandten zu empfehlen, Thiel p. 747; Cassiod. Var. X, 35.

2
) Priscus p. 190 von den Völkern Attilas sprechend: Neque quis-

quam eorum facile loquitur graece, nisi si qui sint captivi e Thracia

aut Illyrico maritimo. Greg. I Registr. XI, 55.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 429

römischen Papst frater anreden könne, und daß auch der ganze

Inhalt des Trostschreibens nur für einen Amtsbruder ange-

messen sei. Auch bezeichnen ihn als solchen nicht geringe

Handschriften. Noch erheblicher aber ist der Umstand, daß

nach jenem Schreiben des Vigilius Jordanis (von Kroton) sich

im Jahre 551 mit ihm in Konstantinopel befand, daß er also

zu denjenigen gehörte, welche ihn in sein Exil (547—554)

begleiteten. Dasselbe nimmt auch Schirren von dem Defensor

Jordanis an, und hat deshalb die Vermutung, welche auch

Stahlberg wahrscheinlich fand, ausführlich begründet, daß näm-

lich Jordanis seine Goten geschiente 551 in Konstantinopel ver-

faßt habe ; darin stimmen Bessell und Gutschmid mit ihm

überein, und in der Tat ist die Wahrscheinlichkeit dafür so

groß, daß sie fast zur Gewißheit wird", S. 85/6.

Es ist klar : wenn es auch wirklich undenkbar ist, daß

Jordanes seine Schriften in einem mösischen Kloster schreiben

konnte, so muß „deshalb" noch keineswegs der Adressat Yigilius

der römische Bischof dieses Namens und Jordanes der von ihm

in einem Schreiben erwähnte Bischof Jordanes von Kroton sein.

Freilich sagt Wattenbach, Jak. Grimm habe „mit überzeugenden

Gründen nachgewiesen", daß der Freund des Jordanes sein

Zeitgenosse Papst Vigilius sein müsse. Ich kann das nicht

zugeben und wundere mich wirklich, daß Wattenbach Grimms

Gründe überzeugend finden konnte. Denn Grimm hat das

Schreiben des Jordanes an seinen Freund Vigilius, nachdem er

ohne einen sichtbaren Grund behauptet hatte: „Vigilius ist

kein anderer als der Papst selbst, der von 538 bis Anfang 555

auf dem Stuhl saß", nur dieser Behauptung gemäß gedeutet.

Dabei hebt er nebensächliche Dinge hervor und übergeht die

charakteristischen Merkmale, die es unmöglich machen, an

P. Vigilius auch nur zu denken. Über die Parallele zwischen

dem Brief des Jordanes an Castalius und dem an Vigilius,

welche Grimm hervorhob, können wir hinweggehen, seitdem

wir wissen, daß der an Castalius fast ganz von Rufinus ent-

lehnt ist, und Jordanes das „einfache" frater aus Rufinus

herübergenommen hat (frater Heracli — frater Castali). Wenn
29*



430 J. Friedrich

aber Grimm die Worte des Jordanes anführt : deo gratias, qui

vos ita fecit sollicitos, ut non solum vobis tantum quantum et

aliis vigiletis, und daran die Vermutung knüpft: „schon in

sollicitus könnte gelinde Anspielung auf das dem Papst wider-

fahrene Leid stecken", so kann man auf sie doch nur geraten,

wenn man als ausgemacht voraussetzt, daß der Vigilius des

Jordanes der Papst Yigilius ist. Und sogar unter dieser Vor-

aussetzung ist die Vermutung sehr gesucht und gezwungen.

Nur unter der gleichen Voraussetzung heißt es weiter: „Über

des Papstes sollicitudo und aerumna, der sich aus der Welt-

geschichte Trost holen sollte, lebhafter sich auszulassen hinderte

ohne Zweifel die Rücksicht auf den mächtigeren Kaiser ". Dazu

ist es gar nicht richtig, daß Vigilius sich aus der Weltgeschichte

Trost holen sollte oder wollte, sondern er wollte aus ihr nur

die Nöte der gegenwärtigen Welt kennen lernen: vis enim

praesentis mundi aerumnas cognuscere ; das übrige, die Wir-

kung, welche die Kenntnis dieser Nöte hervorbringen soll, ist

die Absicht und das Sehnen des Jordanes, daß nämlich Vigilius

nicht bei der Einsicht in die Nöte der Welt stehen bleiben,

sondern sich zu dem Wunsche gedrängt fühlen solle, sich selbst

von aller Not frei zu machen und sich — was Grimm über-

geht — zu Gott zu bekehren: et ad deum convertas, qui est

vera libertas. Ebensowenig kann ich die Worte als einen

Beweis ansehen: „Daraus aber, daß er (Jordanes) den Vigilius

,nobilissime' und ,magnifice frater' anredet, gewinne ich Be-

stätigung der in Zweifel gezogenen, vermutlich auf dem Titel

einzelner Handschriften angegebenen bischöflichen Würde des

Jornandes : ein bloßer Mönch hätte den römischen Papst nicht

Bruder genannt, papa gaben ihm auch die Bischöfe selten."

Gewiß; es hätte aber auch kein Bischof an den Papst „nobi-

lissime et magnifice frater" geschrieben.

Im Grunde besteht das ganze bisher beobachtete Verfahren

darin, daß man sich nach Zeitgenossen des Geschichtschreibers

umsah, welche Vigilius und Jordanes heißen, und da man

glücklicherweise den Papst Vigilius und in seiner Begleitung

den Bischof Jordanes von Kroton, zur Zeit des Papstes Pelagius I



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 431

auch einen Defensor der römischen Kirche Jordanes fand, so

mußte der Vigilius des Jordanes der Papst Vigilius 1
) und Jor-

danes selbst der Bischof Jordanes von Kroton oder auch der

Defensor Jordanes sein. Das notwendige Beweisglied, daß

Papst Vigilius mit dem Gotengeschichtschreiber Jordanes in

erkennbarer Verbindung gestanden hat, und daß der Bischof

Jordanes von Kroton nachweisbar Historiker, und insbesondere

der Gotenhistoriker gewesen ist, ersetzte man durch Vermutungen.

Auf wie schwachen Füßen solche Argumente stehen, zeigt die

Bemerkung bei Wattenbach selbst: „An einen afrikanischen

Bischof (Jordanes) hat neuerdings B. von Simson gedacht, ohne

jedoch einen solchen dieses Namens nachweisen zu können",

S. 86. Als ob mit einem solchen Nachweis irgend etwas be-

wiesen worden wäre!

Dagegen behaupte ich : weder ist Vigilius , der Freund

des Jordanes, der Papst Vigilius, noch der Schriftsteller Jor-

danes der Bischof Jordanes von Kroton oder der Defensor

Jordanes. Um das zu beweisen, braucht man sich nur die ver-

meintlichen Persönlichkeiten scharf zu vergegenwärtigen. Der

Papst Vigilius, ein Römer und der Sohn eines Konsul, soll

einem nicht einmal grammatisch gebildeten Goten den Auftrag

gegeben haben, zu seiner Belehrung auch eine kurze römische

Geschichte in seine Schrift aufzunehmen : addes praeterea, ut

tibi, quomodo Romana res publica coepit et tenuit totumque

pene mundum subegit et hactenus vel imaginarie teneat, ex

dictis maiorum floscula carpens breviter referam : vel etiam

quomodo regum series a Romulo deinceps ab Augusto Octaviano

in Augustum venerit Justinianum, quamvis simpliciter, meo

tarnen eloquio pandam. Es ist das schon so unwahrscheinlich

l
) So gar selten ist der Name Vigilius in jener Zeit nicht. Ohne

mich viel umzusehen, fand ich noch einen Vigilius Scarabantiensis auf

der Synode von Gradus 572—577, einen Bischof Vigilius auf der Synode

von Macon 585 und einen Presbyter Vigilius auf der von Auxerre 573—603,

MG. Conc. 1 173. 184; einen Archidiacon Vigilius von Marseille nennt

Greg. Turon. IV. 44. Bischof Vigilius von Thapse in Afrika, der ins

oströmische Reich flüchtete, fällt etwas früher.



432 J. Friedrich

als möglich. Wenn wir aber gar den Auftraggeber als Papst

ins Auge fassen, so türmen sich so viele Widersprüche gegen

diese Annahme auf, daß von ihr ganz abgesehen werden muß.

Von seiner Ankunft in Konstantinopel am 25. Januar 547 bis

551, wo Jordanes schrieb, ist das Leben des Papstes eine Kette

schwerer Bedrängnisse und Kämpfe. Gegen sein Judicatum

vom 11. April 548 erhebt sich beinahe die ganze Kirche, so-

gar die ihn begleitende römische Geistlichkeit, darunter sein

eigener Neffe, der Diakon Rusticus, schlägt sich auf die Seite

seiner Feinde. Im Jahre 550 sieht er sich genötigt, seinen

Neffen und andere römische Geistliche zu exkommunizieren,

während umgekehrt ihn die Bischöfe Afrikas aus ihrer Kirchen-

gemeinschaft ausschließen. Endlich steigt 551 auch die Feind-

schaft des Hofes gegen ihn so hoch, daß er zweimal die Flucht

ergreift, Hefele, Konz. Gesch. II 816 — 849. Und in dieser

peinlichen Lage, die seine ganze Kraft aufs äußerste anspannen

mußte, soll Vigilius dem Jordanes — sei er der Bischof von

Kroton, der sich in Konstantinopel in die gleiche Lage wie

Vigilius versetzt sah, oder der Defensor Jordanes, von dessen

Anwesenheit in Konstantinopel wir nichts wissen — den Auf-

trag gegeben haben, für ihn nicht etwa, was weit näher läge,

eine Geschichte der wechselvollen Geschicke der Kirche, son-

dern eine Weltgeschichte 1
) abzufassen, um aus ihr die Nöte

der gegenwärtigen Welt kennen zu lernen ! Ist das schon

unglaublich und, wie ich hinzusetze, psychologisch kaum denk-

bar, so wäre es geradezu unpäpstlich gewesen, in dieser Lage

aus einer erst zusammenzustellenden Weltgeschichte des Jor-

danes Trost holen zu wollen; denn diesen sucht ein Papst

nicht in der Geschichte, sondern in seinem Gott. Indessen ist

diese Absicht dem Vigilius nur untergeschoben. Ja, der Freund

1
) Wattenbach S. 86 heißt es irrtümlich: „Man begreift, daß Vigilius

und seine Anhänger eines Buches bedurften, welches ihnen die gotische

Geschichte kurz und übersichtlich vorführte, die ältere vorzüglich, weil

die Ereignisse der letzten Jahrzehnte noch in frischem Gedächtnis waren."

Vigilius verlangte keine Gotengeschichte, sondern eine Weltgeschichte

in aller Kürze.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 433

des Jordanes ist von ihr so weit entfernt, daß letzterer ihm

erst nahe legen muß, er solle nicht bloß die Welt- und Goten-

geschichte lesen, um die Not der verschiedenen Völker kennen

zu lernen, sondern um zu dem Wunsch zu gelangen, sich selbst

von aller Not zu befreien : quatinus diversarum gentium cala-

mitate conperta ab omni aerumna liberum te fieri cupias.

Aber das könne er nur dadurch erreichen, daß er sich zu Gott

bekehre, der die wahre Freiheit sei, und daß er die Welt zu

lieben aufhöre : et ad deum convertas, qui est vera libertas.

legens ergo utrosque libellos, scito quod diligenti mundi, semper

necessitas imminet. Und das soll einem Papst gesagt werden

müssen, dessen Aufgabe es ist, gerade diese Gedanken als die

frohe Botschaft zu verkündigen. Wozu aber soll der die Welt

liebende Papst bekehrt werden? Zu der wirklichen Erfüllung

der Christenpflichten, die ohnehin der Beruf eines Bischofs

fordert: 1
) tu vero ausculta Joannem apostolum qui ait: „caris-

simi, nolite dilegere mundum neque ea quae in mundo sunt.

quia mundus transit et concupiscentia eius : qui autem fecerit

voluntatem dei, manet in aeternum." estoque toto corde diligens

deum et proximum, ut adimpleas legem et ores pro me. So

töricht spricht kein Bischof oder gar ein römischer defensor

ecclesiae zu einem Papst

!

Es drängt sich hier noch ein anderer, zwar nicht ent-

scheidender, aber immerhin nicht zu unterschätzender Punkt

auf. Man müßte, wenn Jordanes der Bischof von Kroton oder

der Defensor Jordanes wäre, ohne Zweifel erwarten, daß er

einiges Interesse an den kirchlichen Dingen Italiens, vor allem

l
) Cassiod. Var. XII, 27: Et ideo san-ctitatem vestram petimus, cuius

propositi est, divinis inservire mandatis . . . Gemeint ist der Bischof

Dacius von Mailand, der später ebenfalls mit Papst Vigilius in Kon-

stantinopel war. Und dem römischen Klerus läßt Cassiodor, Var. VIII, 24,

den König Athalarich schreiben : Sed iam vos, quos iudicia nostra vene-

rantur, ecclesiasticis vivite constitutis. magnum scelus est crimen ad-

mittere, quos nee conversationem decet habere saecularem: professio

vestra vita caelestis est. nolite ad mortalium errores et humilia vota

descendere. mundani coerceantur humano iure, vos sanetis moribus

oboedite.



434 J. Friedrich

Roms, und an den Aposteln Petrus und Paulus zeigte. Doch

nirgends eine Spur davon. Er handelt Get. 152—158 aus-

führlich von König Alarich, geht über Rom aber mit den

Worten hinweg : ad postremum Romae ingressi Halarico iubente

spoliant tantum, non autem, ut solent gentes, igne supponunt

nee locis sanetorum in aliquo penitus iniuria inrogare pati-

untur, obwohl ihnen Oros. VII. 38, 1 zu Grunde liegt: dato

tarnen praeeepto prius, ut si qui in saneta loca praeeipueque

in sanetorum Petri et Pauli basilicas confugissent, hos inprimis

inviolatos securosque esse sinerent. Dann erzählt Oros. VII. 39,

1— 15 breit eine Geschichte von Gefäßen des h. Petrus, die

Alarich sogleich zurückzubringen befohlen habe, — eine Ge-

schichte, die noch im 6. Jahrhundert für so wichtig oder

wenigstens merkwürdig erschien, daß Cassiodor sie 536 ziem-

lich ausführlich mit der Bemerkung erwähnt, er habe sie mit

besonderer Absicht (magna intentione) auch in seine Goten-

geschichte, also in die Hauptquelle des Jordanes, aufgenommen,

Var. XII, 20. Jordanes übergeht sie dennoch, erhält uns aber

die eingehende Schilderung von Alarichs Begräbnis im Busento,

Get. 158. Das ist nicht das Verfahren eines an dem Stuhl

Petri so sehr interessierten italienischen Bischofs oder eines

defensor der römischen Kirche.

Aus diesen Unmöglichkeiten und Widersprüchen kommen

wir nur heraus, wenn wir nicht erst etwas in die Worte des

Jordanes hineintragen, um es dann wieder aus ihnen heraus-

zulesen, sondern Jordanes allein reden lassen. Und da sind

die entscheidenden Worte : nobillissime frater Vigili , und

:

novilissime et magnifice frater, mit denen ich nie und nirgends

einen Papst angesprochen gefunden habe. Es ist dagegen eine

bekannte Tatsache, daß den Trägern gewisser Amter der Titel

„magnificus" zukam, der sie zugleich zu vornehmen Männern

machte. 1
) Und ein solcher und nichts anderes ist der „magni-

l
) Dafür braucht man nur die ersten Seiten des Codex Justinian.

mit Cod. I, 17, 9 anzusehen. Cassiod., Var. X, 7: et ideo, patres con-

scripti, . . . illustri Patricio quaesturae contulimus dignitatem, ut qui

est clarus nomine, magnificus etiam sit honore.



Über den gotischen Geschichtschreiber Jorclanes. 435

ficus frater Vigilius" des Jordanes. Wie Papst Gregor I solche

Würdenträger mit „magnificus filius" anspricht, 1
) so Jordanes

den Vigilius mit „magnificus frater". Denn auch an „frater",

als ob es den geistlichen Stand des Adressaten bezeichnen

müsse, braucht man sich nicht zu stoßen, da es ja Jordanes

selbst mit „amicus" identisch genommen hat, Rom. 6: cupio

namque ad inquisitionibus amici fidelissimi
,

p. 2 : communi

amico Castalio, andere es im gleichen Sinne gebrauchen, z. B.

Justinianus comes in einem Schreiben an Papst Hormisda:

frater noster gloriosissimus Vitalianus, Thiel p. 886, und es in

Verbindung mit „magnificus" überhaupt einen Geistlichen nicht

bezeichnen kann. Um es also kurz zu sagen : wir sind nach

den Worten des Jordanes nicht berechtigt, in dem „magnificus

frater Vigilius" etwas anderes zu sehen, als in dem „magni-

ficus filius Andreas" des Papstes Gregor I, den dieser, wie

Jordanes seinen Freund Vigilius, zum „pie vivere" bewegen

oder zu einem „religiosus" machen will, Reg. VII, 26, oben

S. 400. Nun erhält der Brief auch einen einfachen und klaren

Sinn, während er, an den Papst Vigilius gerichtet, zum Un-

sinn wird. Und wenn dadurch Vigilius für uns weniger greif-

bar wird, so müssen wir uns eben wie in vielen anderen

Fällen bescheiden.

Aus dem Rang des Vigilius und aus seiner Freundschaft

mit Jordanes geht hervor, daß auch dieser sich in einer ge-

achteten, wenn auch nicht amtlichen Stellung befand, nachdem

er das Notariat niedergelegt und sich, vielleicht von dem mag.

mil. Gunthigis-Baza mit einer Pension ausgestattet, 2
) in die

Ruhe zurückgezogen hatte. Der Umstand aber, daß Jordanes

sich, Vigilius und Castalius gemeinsame Freunde nennt: com-

muni amico Castalio p. 2, läßt darauf schließen, daß alle drei

1
) Reg. V, 29 einen scriba, VII, 26 eine magnitudo, X, 5 einen

dux Campaniae, X, 12 einen expraetor. Einen Geistlichen nennt Gregor

nie magnificus; auch andere Schriftsteller nicht.

2
) Einen solchen Fall erwähnt Gregor I Reg. I, 42: Campianus

gloriosus mag. mil. duodecim solidos annuos Johanni notario suo reli-

querat ex massa Varoniana.



436 J. Friedrich

einmal, vielleicht in der kaiserlichen Armee, zusammenlebten,

und daß auch Castalius, der wie Vigilius ein Interesse an

historischer Erkenntnis zeigt, eine gewisse Stellung einnehmen

mußte. Der gelehrtere unter ihnen war ohne Zweifel Jordanes,

da Vigilius und Castalius sich mit der Bitte an ihn wenden,

daß er ihre wissenschaftlichen Interessen durch die Abfassung

einer kurzen Weltgeschichte und durch einen Auszug aus Cas-

siodors Gotengeschichte befriedigen möge. Es ergibt sich daraus

auch die Annahme der beiden Freunde, daß Jordanes die Zeit

und die notwendigen Bücher zur Verfügung stehen, oder daß

er sich wenigstens in der Lage befinde, die Bücher sich ver-

schaffen zu können. Die Annahme trifft in der Tat zu : Jor-

danes verfügt über eine Anzahl lateinischer und griechischer

Autoren und hat nur mit der Beschaffung der Cassiodorischen

Gotengeschichte Schwierigkeiten: super omne autem pondus,

quod nee facultas eorundem librorum nobis datur, quatenus

eius sensui inserviamus, sed, ut non mentiar, ad triduanam

lectionem dispensatoris eius beneficio libros ipsos antehac relegi.

quorum quamvis verba non recolo, sensus tarnen et res aetas

credo me integre retinere, p. 54. Aber ich muß bekennen,

daß ich in diese Worte großes Mißtrauen setze.

Die Angabe des Jordanes über die Entstehung seiner

Getica hat, da er Cassiodors Gotengeschichte einfach ausge-

schrieben hat, längst Anstoß erregt und verschiedene Erklä-

rungen gefunden. Bei Wattenbach, der Jordanes Bischof von

Kroton sein, den Papst Vigilius nach Konstantinopel begleiten

und dort oder in Chalcedon schreiben läßt, reimen sich die

Dinge scheinbar leicht. Denn auf diese Weise erkläre es sich,

„daß Jordanes von dem Verwalter der unfern gelegenen Güter

Cassiodors dessen Werk auf kurze Zeit erhielt", und „weshalb

Jordanes sich Cassiodors Buch nicht wieder verschaffen konnte."

„Man muß also annehmen, daß er sich schon früher (in Kroton)

schriftliche Auszüge gemacht hatte, die er jetzt (in Konstan-

tinopel oder Chalcedon), ohne das Werk selbst wieder einsehen

zu können, verarbeitete, eine in der Tat schwierige Aufgabe,

welche von einer zu harten Beurteilung des ungeschulten Goten



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 437

abhalten sollte." Es fehlt für diese Hypothese nur leider die

Grundlage, da, wie wir sahen, weder Vigilius der Papst dieses

Namens noch Jordanes Bischof von Kroton war. Sie hat aber

noch andere Mängel. Denn Jordanes spricht ziemlich deutlich

von einer doppelten Lektüre der Cassiodorischen Gotengeschichte,

da er die dreitägige ganz bestimmt als Wiederlesen, relegi,

bezeichnet, und lehnt ausdrücklich eine schriftliche Vorlage

bei seiner Arbeit ab : der Worte könne er sich nicht erinnern,

wohl aber glaube er, den Sinn und die Tatsachen vollständig

im Gedächtnis zu haben. Und doch konnte er das Werk Cas-

siodors, ohne es vor sich zu haben, nicht abschreiben, wie er

es getan ! Mommsen dagegen macht p. XLI die Frage mit der

Bemerkung ab, Jordanes habe sich mit seiner Angabe, daß er

sich das Werk, „wenn man es glaubt", zu einer dreitätigen

Lektüre von Cassiodors Verwalter verschafft habe, ohne Zweifel

gegen Vorwürfe schützen wollen, die sich gegen seine Art der

Benutzung Cassiodors erheben könnten. Aber vielleicht haben

wir es überhaupt nur mit einer naiven Übertreibung, wozu

ihn der Brief Rufins verleitete, zu tun. So schreibt er in

wörtlicher Übereinstimmung mit Rufinus : dura satis imperia et

tamquam ab eo, qui pondus operis huius scire nollit, imposita.

nee illud aspicis, quod tenuis mihi est Spiritus ad inplendam

eius tarn magnificam dicendi tubam. Die weiteren Worte des

Rufinus: super omnes autem difficultates est, quod interpolati

sunt ipsi libri. desunt enim fere apud omnium bibliothecas,

incertum sane quo casu, aliquanti ex ipso corpore volumina,

et haec adimplere atque in latino opere integram consequen-

tiam dare non est mei ingenii,
,
sed, ut tu credis, qui haec

exigis, muneris fortasse divini, — übertreibt er aber in fol-

gender Weise: super omne autem pondus, quod nee facultas

eorundem librorum nobis datur. Diese Übertreibung rächte

sich. Nachdem er einmal gesagt, er habe das Werk Cassiodors

nicht, es aber trotzdem ausgeschrieben hat, mußte er notwendig

darüber aufklären, wie ihm letzteres gleichwohl möglich ge-

worden sei. Und in der Übertreibung fortfahrend und auf sein

Gedächtnis pochend, greift er zu der Erfindung : er habe das



438 J. Friedrich

Werk früher allerdings mehrmals gelesen, das zweite Mal, als

der Verwalter Cassiodors es ihm auf drei Tage geliehen hatte,

aber geschrieben habe er seinen Auszug nur aus seinem Ge-

dächtnis, woher es komme, daß er zwar nicht die Worte, aber

den Sinn und die Tatsachen des Cassiodorischen Wertes gebe.

Jordanes sah sich also, nachdem er Rufinus übertrumpft hatte,

zu seiner Erfindung gezwungen, woraus dann weiter folgt, daß

dieser ganzen Erzählung kein. Wert beizulegen ist, und daß

man weder mit Wattenbach daraus den Schluß ziehen darf,

Jordanes sei als Bischof von Kroton den Gütern Cassiodors

nahe gesessen, noch mit anderen, Cassiodors Gotengeschichte

sei sehr wenig, in der Gegend, wo Jordanes wohnte, gar nicht

verbreitet gewesen. Er hatte sie ja in Wirklichkeit vor sich.

Die Erfindung mag sonderbar erscheinen. Aber Jordanes

ist nicht der einzige Autor, der auf einen solchen Einfall

verfiel. Auch Balther, der Verfasser der vita s. Fridolini, er-

zählt, allerdings erst im eilften Jahrhundert: Nachdem er im

Kloster Elera eine vita s. Fridolini gefunden, habe er sie, da

die Mönche das Buch nicht versandten, und im Kloster Per-

gament und Tinte nicht vorhanden waren, auswendig gelernt

und später in Säckingen aus seinem Gedächtnis niedergeschrieben.

Woraus die meisten Forscher schließen: Balther habe mit

seiner Erzählung nur verdecken wollen, daß er überhaupt keine

ältere vita vor sich gehabt und selbst eine erdichtet habe.

Wegen der Benutzung des Rufinus -Briefes beschuldigt

Mommsen den Jordanes sogar eines „schlimmen" und „unver-

schämten Plagiats
u und eines „an Rufinus begangenen Dieb-

stahls". Und wenn man, wie Schirren, darauf hinwies, daß

Jordanes selbst durch die Worte „ut quidam ait" andeute, er

habe sich hier mit fremden Federn geschmückt, so läßt Mommsen

auch das nicht gelten, da sich „ut quidam ait" nicht auf den

ganzen Brief, praefatio, sondern nur auf das Bild von den

Fischen beziehe, p. XXXIV. Aber hier legt Mommsen, der

so oft auf die Ungeschicklichkeiten und Mißverständnisse des

Jordanes hinweist, einen gar zu strengen Maßstab an diesem

an, gegen den ihn in der Tat das von ihm beigesetzte „ut



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 439

quidam ait" schützen muß. Es ist auch nicht abzusehen, warum

sich dieser Zusatz nur auf das Bild von den Fischen und nicht

wenigstens auch auf den ganzen Satz des Rufinus beziehen

soll: Volentem me parvo subvectum navigio oram tranquilli

litoris stringere et minutos de Graecorum stagnis pisciculos

legere, in altum, frater Heracli, laxare vela compellis relicto-

que opere, quod in transferendis homiliis Adamanti senis habe-

bam, suades ut nostra voce quindecim eius volumina, quibus

epistulam Pauli ad Romanos disseruit, explicemus, — den sich

Jordanes doch vollständig aneignet: Volentem me parvo sub-

vectum navigio oram tranquilli litoris stringere et minutos de

priscorum, ut quidam ait, stagnis . . . relictoque opusculo quod

intra manus habeo, id est de adbreviatione chronicorum, suades,

ut nostris verbis duodecim Senatoris volumina de origine actus-

que Getarum ab olim et usque nunc per generationes regesque

descendentem in uno et hoc parvo libello choartem, p. 53.

Daß er dann noch die Worte des Rufinus herübernimmt : dura

satis imperia et tamquam ab eo, qui pondus operis huius scire

nollit, inposita. nee illud aspicis, quod tenuis mihi est spiritus

ad implendam eius tarn magnificam dicendi tubam : super omne

autem . . ., ist überhaupt nach der Übung jener Zeit nicht als

Plagiat zu betrachten.

Jordanes selbst führt in seinen Schriften vielfach Stellen

aus Autoren an, die er nicht nennt. Vergils „auri sacra fames"

findet sich, ohne ihn zu nennen, in der wohl aus Cassiodor

stammenden Stelle Get. 134: verum quid non auri sacra fames

compellit adquiescere, und ebenso bei den Kaisern Leo und

Anthemius 469 : Quem murum integritatis, aut vallum fidei,

providebimus, si auri sacra fames in penetralia veneranda pro-

serpat? Cod. I. 3, 31. Im Prolog der Lex Langobardorum ist

die Stelle: necessarium esse prospeximus presentem corregere

legem, quae priores omnes renovet et emendet et quod deest

adiciat et quod superfluum est abseidat, von „legem" ab

ohne Angabe der Quelle wörtlich der praefatio zu Nov. VII

entlehnt.

Etwas anders verhält es sich mit dem Zitat des Jamblichus



440 J. Friedrich

an der Spitze der Romana: Romani, ut ait Jamblichus, armis

et legibus exercentes orbem terrae suum fecerunt: armis si

quidem construxerunt, legibus autem conservaverunt. quod et

ego, sequens eruditissimum virum, dum aliqua de cursu tem-

porum scribere delibero, necessarium duxi opusculo meo velut

insigne quoddam ornamentum praeponere. Dieses Zitat, sagt

Mommsen p. XXY, haben auch die gelehrtesten Kenner, die

er darüber befragt, bei Jamblichus nicht gefunden; es weiche

überhaupt von der Art dieses Neuplatonikers so sehr ab, daß

es von ihm nicht stammen könne. Er vermute daher, Jor-

danes habe lediglich zum Schutz und Schmuck seiner Schrift

irgend eine volkstümliche Sentenz dem Jamblichus zugeschrieben,

was ja bei einem Plagiator wie Jordanes nicht auffallen könne.

Das scheint mir aber das Richtige nicht ganz zu treffen, und

zwar schon deswegen nicht, weil nicht festgestellt wurde, was

Jordanes als die Worte des Jamblichus bezeichnen wollte. Sie

können aber nur „armis et legibus exercentes" sein, auf die

er selbst durch die Erläuterung den Nachdruck legte: armis

si quidem construxerunt, legibus autem conservaverunt, so daß

er sagen wollte: indem sie, wie Jamblichus sagt, Waffen und

Gesetze in Übung erhielten, haben die Römer den Erdkreis

sich eigen gemacht — eine Interpretation, welche *die Autorität

des Kaisers Justinian I für sich hat : Summa rei publicae tuitio

de stirpe duarum rerum, armorum scilicet atque legum, veniens,

vimque suam exinde muniens, felix Romanorum genus Omnibus

anteponi nationibus, omnibusque gentibus dominari tarn prae-

teritis effecit temporibus quam deo propitio in aeternum efficiet

;

istorum etenim alterum alterius auxilio semper eguit, et tarn

militaris res legibus in tuto collocata est, quam ipsae leges

armorum praesidio servatae sunt, de Justinianeo codice confir-

mando vor dem Cod. Justin. Denn Justinian setzt wie Jor-

danes, nur deutlicher, den allgemeinen Grundsatz, daß für den

Schutz und die Kraft eines Staatswesens zwei Dinge, Waffen

und Gesetze, notwendig seien, an die Spitze und wendet ihn

in gleicher Weise auf die Römer an, woraus hervorgeht,

daß dieser Grundsatz im oströmischen Reiche geläufig sein



Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 441

mußte. 1
) Jordanes geht jedoch weiter, als Justinian, und schreibt

den allgemeinen Grundsatz dem Jamblichus zu. Hat er aber

damit so ganz unrecht? Vielleicht nicht, da Jamblichus in der

Tat de pythagor. vita c. 30 erzählt: Die besten Gesetzgeber

sind aus der Schule des Pythagoras hervorgegangen, zuerst

Charondas u. s. w. Aber was sollen wir uns über sie wundern,

die liberal erzogen wurden und lebten. Dagegen hat der

Thracier Zamolxis, der Sklave und Schüler des Pythagoras,

nachdem er freigelassen und zu den Geten zurückgekehrt war,

diesen Gesetze gegeben und seine Volksgenossen zur Tapfer-

keit angeregt, indem er sie die Unsterblichkeit der Seele ge-

lehrt hat. . . Weil er dies die Geten lehrte und ihnen Gesetze

gab, wird er von ihnen als der höchste Gott verehrt: leges

ipsis tulit ... et ad fortitudinem populäres suos incitavit, dum

animae iis immortalitatem persuasit. Hier haben wir, da die

Tapferkeit Waffengeübtheit voraussetzt, die beiden Elemente

des Jordanes, arma et leges, deren Verbindung offenbar Zamolxis

über die anderen Gesetzgeber, welche nur Gesetze zu geben

wußten, emporragen läßt. Man brauchte nur von den Geten

zu abstrahieren, so hatte man den allgemeinen Grundsatz, den

man auch auf andere Völker, vor allen auf das römische, an-

wenden konnte. Nun hat zwar Jordanes sicher den Jamblichus

nicht gelesen, da er Get. 39 von Zamolxis nur sagt: quem

mirae philosophiae eruditionis fuisse testantur plerique scrip-

*) Institut, prooem. wendet ihn Justinian auf den Kaiser selbst an:

Imperatoriam maiestatem non solum armis decoratam, sed etiam legibus

oportet esse armatam, ut utrumque tempus, et bellorum et pacis, recte

possit gubernari, et princeps Romanus Victor existat non solum in hosti-

libus proeliis, sed etiam per legitimus tramites calumniantium iniquitates

expellens, et fiat tarn iuris religiosissimus, quam victis hostibus trium-

phator. Quorum utramque viam cum summis vigiliis et summa Pro-

videntia, annuente deo, perfecimus. Und Nov. XXIV praef. heißt es:

Veteres Romanos tantam rempublicam ex parvis et minimis initiis nun-

quam constituere, et totum terrarum orbem, ut ita dicamus, occupare et

ordinäre potuisse credidimus, nisi maioribus magistratibus in provincias

missis augustiores ea re apparuissent, potestatemque armorum et legum

ipsis concessissent, atque illos ad utrumque aptos et idoneos habuissent.



442 J. Friedrich, Über den gotischen Geschichtschreiber Jordanes.

tores annalium. nam et Zeutam prius habuerunt eruditum, post

etiam Dicineum, tertium Zalmoxem, de quo superius diximus,

und Get. 69 nicht Zamolxis, sondern Dicineus den Geten Gesetze

geben läßt: fysicam tradens naturaliter propriis legibus vivere

fecit, quas usque nunc conscriptas belagines nuncupant. Aber

es wäre nicht unmöglich, daß Jordanes eine aus der Erzählung

des Jamblichus entstandene und unter seinem Namen umlaufende

Sentenz gekannt, oder daß er aus einer Sammlung von Sen-

tenzen oder Sprichwörtern geschöpft hätte, wie denn wirklich

eine solche unter dem Titel @dooö(pcüv Xöyoi erhalten ist, in

der auch Jamblichus vorkommt, Boissonade, Anecd. graeca 1 124.

Ich meine daher, mit dem Vorwurfe, daß Jordanes „ut ait

Jamblichus" fälschlich eingefügt habe, müsse man doch sehr

zurückhaltend sein.


