Sitzungsberichte

der

philosophisch-philologischen

und der

historisechen Klasse

der

K. B. Akademie der Wissenschaften

zu Minchen.

Jahrgang 1907.

Miinchen
Verlag der K. B. Akademie der Wissenschaften
1908.

In Kommission des G. Franz'schen Verlags (J. Roth),



379

Uber die kontroversen Fragen im Leben des
gotischen Geschichtschreibers Jordanes.

Von J. Friedrich.

(Vorgetragen in der historischen Klasse am 7. Dezember 1907.)

Jordanes, ein Ostgote, der um die Mitte des sechsten Jahr-
hunderts Geschichte schrieb, hat, seitdem ich ihn kenne, stets
einen grofien Eindruck auf mich gemacht. Denn wenn auch
seine geschichtliche Leistung nicht hoch steht, so ist doch die
Erscheinung an sich wichtig, daf ein Germane noch mitten
im Vélkergewoge sich nicht nur mit der Weltgeschichte und
der seines eigenen Stammes beschiiftigt, sondern sie auch dar-
zustellen versucht, und daf wir an ihm erkennen, wie ein
Nachkomme des in Thracien zuriickgebliebenen und ins ost-
romische Reich eingegliederten Zweiges des Ostgotenstammes
das todesmutige Ringen des Hauptzweiges desselben in Italien
mit der byzantinischen Macht betrachtete und beurteilte. Es
ist daher auch begreiflich, dall man sich bemiihte, das Lebens-
bild dieses merkwiirdigen Mannes zu gewinnen. Aber so viele
Forscher sich in neuerer Zeit damit befaBiten, ist es bei den
spirlichen Mitteilungen des Jordanes iiber sich doch zu keiner
einheitlichen Auffassung seines Lebens gekommen, so da gegen-
wirtig sich immer noch zwei Darstellungen gegeniiberstehen,
die Mommsens in seiner Einleitung zu seiner Ausgabe der
Schriften des Jordanes, Auctor. antiqu. V. 1, und die Watten-
bachs in seinen Geschichtsquellen. Nach der ersteren stammte
Jordanes, obwohl er sich ausdriicklich einen Goten nennt, von

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. KI. 26



380 J. Friedrich

den Alanen und diente als Notar dem aus dem koniglichen
Geschlecht der Amaler entsprossenen mag. mil. Gunthigis-Baza
bis zu seiner ,conversio“, d. h. bis er in einem mosischen oder
thracischen Kloster Monch wurde. Hier lebte er auch die
ganze zweite Hilfte seines Lebens und schrieb er seine Werke.
Endlich weist sie noch nachdriicklich die Meinung zuriick, daf
Vigilius, dem Jordanes seine Weltgeschichte gewidmet hat, der
Papst Vigilius sein kénne. Ganz anders Wattenbach, der sich
hauptsiichlich an Jak. Grimm, Uber Jornandes, K1. Schr. IlI,
71—235, anschliet. Zwar daB Jordanes ein Alane war, hélt
auch er mit Mommsen fiir wahrscheinlich, aber damit endet
auch die Ubereinstimmung beider. Denn nach Wattenbach
weils man weder wo noch unter welchen Verhiiltnissen Jordanes
Notar war, wurde er nach seiner ,conversio® nicht Monch,
sondern Weltgeistlicher, kam darauf nach dem westromischen
Reich, wurde Bischof von Kroton in Unteritalien und begleitete
Papst Vigilius, auf dessen Veranlassung er seine Weltgeschichte
verfafit habe, mnach Konstantinopel, wo er, wenn nicht in
Chalcedon, seine Schriften schrieb. Daneben hat dann Simson
gar noch die Frage aufgeworfen, ob Jordanes nicht vielleicht
in Afrika Bischof gewesen sei, NA. XXII 741—747.

Diese Widerspriiche haben auch mich veranlafst, dem Leben
des Jordanes nachzugehen, die Griinde fiir die eine und die
andere Auffassung zu erwigen, und wenn mdoglich neues
Material zu gewinnen, das zur Losung der kontroversen Fragen
beitragen konnte.

Die Stelle, von der wir ausgehen, lautet:

Scyri vero et Sadagari et certi Alanorum cum duce suo
nomine Candac Scythiam minorem inferioremque Moesiam ac-
ceperunt. cuius Candacis Alanoviiamuthis patris mei genitor
Paria, id est meus avus, notarius, quousque Candac ipse viveret,
fuit, eiusque germanae filio Gunthigis, qui et Baza dicebatur,
mag. mil. filio Andages fili Andele de prosapia Amalorum
descendente, ego item quamvis agramatus Jordanmnis ante con-
versionem meam notarius ful, Getica 265. 266.

Dieser Mitteilung des Jordanes konnen” wir zunichst nur



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. S8l

entnehmen, daf sein GroBvater Paria Notar des Alanenherzogs
Candac, der zusammen mit Scyren und Sadagariern nach der
Niederlage der Sthne Attilas vom Kaiser Marcian Sitze in
Kleinscythien und Niedermdsien erhalten hatte, war, und daf
sein Vater Utiamuth,?) got. Veihamots, hies. Dali Paria selbst
Alane war, sagt Jordanes nicht. Der Umstand aber, daf Paria
Notar Candacs war, zwingt nattirlich ebenfalls nicht zu dieser
Annahme, da die Barbarenfiirsten nicht darauf sahen, daB ihre
Notare Stammesgenossen, sondern zu ihrem Ainte befihigte
Ménner waren. Hat ja Mommsen selbst in seiner Einleitung
p- VI darauf hingewiesen, dai nach dem Anonymus Valesianus
und nach Priscus der Vater des Kaisers Augustulus, Orestes,
Notar Attilas gewesen set. AubBer Orestes lernen wir aber bei
Priscus als Notare Attilas weiter kennen: einen aus Gallien
stammenden Constantius, der noch Attila und Bleda (7 445)
gedient hatte, p. 186 Bonn., einen in Italien gebiirtigen Con-
stantius, den Aetius dem Attila geschickt hatte, p. 176. 185.
208, und einen Rusticius aus Obermosien, der als Gefangener
in die Héinde Attilas gefallen war, p. 207. Auf dhnliche Weise
konnte auch Paria als Notar zu dem Alanenherzog Candac
gekommen sein. Nimmt man nun die ganz bestimmte Aussage
des Jordanes selbst hinzu, da er seiner Abstammung nach ein
Ostgote sei: quasi ex ipsa (gente) trahenti originem, Get. 316,
so sollte man meinen, daB die Frage nach seiner Stammes-
angehorigkeit gelost wire. Aber ich habe bereits darauf hin-
gewiesen, daB3 gerade Mommsen selbst, dem sich Wattenbach,
Geschichtsquellen? I 81, anschlie3t, einen alanischen Ursprung
des Jordanes annehmen zu sollen geglaubt hat.

Es sind zwei Beobachtungen, “welche Mommsen zu dieser
Annahme bewogen. Einmal, daB Jordanes unmittelbar vor der
angefithrten Stelle iiber seine eigene Abstammung schreibt:

1) So lese ich mit v. Grienberger, Die Vorfahren des Jordanes,
Germania 34, 406, der den unerklirbaren Namen Alanoviiamuthis sehr
ansprechend dahin aufléste: ALAN. D. UITAMUThIS = Alanorum ducis
Uiiamuthis. Paria hitte also auch nicht zu Ehren seines Herzogs seinem
Sohne einen mit Alanus zusammengesetzten Namen gegeben.

26*



382 J. Friedrich

Sauromatae vero quos Sarmatas dicimus et Cemandri et quidam
ex Hunis parte Illyrici ad Castramartenam urbem sedes sibi
datas coluerunt, ex quo genere fuit Blivila dux Pentapolitanus
eiusque germanus Froila et nostri temporis Bessa patricius,
Get. 265, und dafy Bessa bei Procopius gleichwohl ein Gote
heist. Daraus folge, daB der Name Gote auch im weiteren
Sinne gebraucht worden sei, und auch Jordanes ihn so auf sich
angewendet haben konne — eine Auffassung, welche durch die
zweite Beobachtung bestitigt werde. Nun ist es allerdings richtig
und weift auch Jordanes, daf manche Volker mehrere Namen
fiihrten: ne vero quis dicat hoc nomen (Telefus) a lingua Gothica
omnino peregrinum esse, nemo qui nesciat animadvertat usu
pleraque nomina gentes amplecti, ut Romani Macedonum, Greei
Romanorum, Sarmatae Germanorum, Gothi plerumque mutuantur
Hunnorum, Get. 58; aber ich glaube doch nicht, dag das Bei-
spiel des Bessa auf Jordanes zutreffend ist. Schon der Umstand,
dat Bessa nach Jordanes’, auch von Mommsen nicht bestrittener
Angabe aus den Sarmaten in Illyricum, nach Procopius aus
den Groten in Thracien stammt, welche nicht mit Theoderich d. G.
nach Italien gezogen waren, zeigt Procopius schlecht unter-
richtet.!) Durch den Irrtum eines Schriftstellers aber die be-
stimmte Angabe eines anderen iiber sich selbst erschiittern zu
wollen und darauthin zu sagen, Jordanes, ein Alane, habe sich
ebenfalls nur einen Goten genannt, ohne es wirklich zu sein,
halte ich fiir unstatthaft. Zudem kann man nachweisen, wie
Procopius wahrscheinlich zu seinem Irrtum gekommen ist.
Bell. Goth. I. 10 erziihlt er nimlich, daf Belisar vor Neapel
dem Bessa befohlen habe, die in einem Turme sich befindenden
Goten gotisch anzureden, um ihre Aufmerksamkeit von den
durch einen Kanal in die Stadt dringenden kaiserlichen Soldaten
abzulenken. Bessa habe das getan und mit michtiger Stimme

1) Auch andere griechische Schriftsteller sind iiber hervorragende
Germanen nicht gut unterrichtet. So lift Candidus, p. 472 Bonn., den
miichtigen Aspar d. J. einen Alanen sein, wiithrend Jordanes durch den
Zusatz zu Marcell. Com. a. 471: et Gothorum genere clarus, Get. 239,
bezeugt, daB er ein Gote war.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 383

die Goten unter grofien Versprechungen zur Unterwerfung auf-
gefordert. Bessa konnte sich also gotisch verstindigen, und
daraus schloB Procopius, daf er ein Gote seiner Abstammung
nach sei. Und da Procopius, abgesechen von den Gothi Tetra-
xitne, nur noch Goten in Thracien, welche dem Theoderich
nicht nach Italien gefolgt waren, kannte, so lief er Bessa, den
vermeintlichen Goten, auch von diesen abstammen.

Die zweite Beobachtung besteht darin, daB Jordanes die
Vandalen mit seinem Hasse verfolge, die Alanen aber mit be-
sonderer Vorliebe behandle. So nenne er Kaiser Maximins
Mutter, die eine Alanin war, werte die Alanen im Vergleich
zu den Hunnen iiberaus hoch, beschrinke die von den West-
goten in (fallien und Spanien gegen die Vandalen und Alanen
gefithrten Kriege auf die Vandalen allein, obgleich sie beiden
gegolten, und wisse nichts davon, dafi die vandalischen Konige
sich ,rex Vandalorum et Alanorum® genannt haben. Allein
diesen an sich richtigen Bemerkungen kommt nicht die Bedeu-
tung zu, welche Mommsen ihnen beilegt. Denn daf Jordanes
die Mutter des Kaisers Maximinus anfithrt: matre Alana, quae
Ababa dicebatur, Get. 83, kann nicht iiberraschen. Es sticht
schon das unverhiltnismiBig ausfiihrliche Bild dieses Kaisers
von den spirlichen Bemerkungen iiber die iibrigen rémischen
Kaiser so auffallend ab, daf man eine besondere Absicht dabei
vermuten miifite, wenn Jordanes sie auch nicht selbst ausge-
sprochen hitte: quod nos ideirco huic nostro opusculo de Sym-
machi historia mutuavimus quatenus gentem, unde agimus,
ostenderemus ad regni Romani fastigium usque venisse, Get. 88.
Es befriedigt seinen Nationalstolz, sagen zu konnen, dafi das
Gotenvolk schon einmal dem romischen einen Kaiser gegeben
hat. Da nun aber in seiner Vorlage stand, der Vater des
Kaisers sei ein Gote namens Micca und seine Mutter eine
Alanin mit dem Namen Ababa gewesen, so schrieb er eben
beides, ohne etwas zu iindern, einfach nach. Kine besondere
Vorliebe fiir die Alanin, die ohnehin nur nebenbei genannt
wird, kann ich darin nicht finden.

Dagegen erscheint allerdings der Vergleich der Alanen



384 J. Friedrich

mit den Hunnen, der durch die Anderung der Worte des Am-
mianus Marcellinus: Halani . . . sunt Hunis . . . per omnia
suppares, in: Halanos quoque pugna sibi pares, Get. 126, ent-
standen ist, etwas groBsprecherisch; aber der Vergleich bezieht
sich auf die erste Begegnung beider Volker, und die Uber-
legenheit der (noch unbewaffneten) Hunnen iiber die (bewaff-
neten) Alanen leugnet Jordanes gleichwohl nicht: Halanos . . .
frequenti certamine fatigantes, subiugaverunt. Es fragt sich
nur, ob Jordanes hier nicht schon Cassiodor ausgeschrieben hat-
Jedenfalls stammt aber der daran anschlieBende Satz wegen
der Glattheit des Ausdrucks sicher von Cassiodor: nam et quos
bello forsitan minime superabant, vultus sui terrore nimium
pavorem ingerentes, terribilitate fugabant, Get. 127, und sagt
im Grunde ebenfalls, dafi die Alanen den Hunnen ebenbiirtige
Gegner waren. In dieser Annahme, daf der Satz Cassiodor
entnommen sei, werde ich aber bestiirkt, weil der gleiche Ge-
danke in der Ansprache Attilas an seine Armee vor der Schlacht
auf den katalaunischen Feldern wiederkebrt: quis denique
Meotidarum iter maiores nostros aperuit tot saeculis clausum
secretum? quis adhuc inermibus cedere faciebat armatos??)
faciem Hunnorum non poterat ferre adunata collectio, Get. 206.
Und hier ist sogar den bewaffneten Feinden eine Uberlegenheit
zugeschrieben, der die Hunnen nicht gewachsen gewesen wiiren,
wenn ihnen nicht ihre Gesichter geholfen hitten. Da nun aber
Get. 206, wie Mommsen p. XXXIV und 90 n. 1 selbst zuge-
steht, aus Priscus stammt, so sehe ich wirklich nicht ein, wie
aus (et. 126 eine hesondere Vorliebe des Jordanes fiir die
Alanen begriindet werden soll.

Ahnlich verhilt es sich mit der Stelle Get. 225 —227, auf
die Mommsen noch hinweist, um aus der Gegeniiberstellung der
Hunnen und Alanen die Zuneigung des Jordanes zu letzteren
darzutun. Die Stelle erziihlt ziemlich ausfiihrlich von einem
sonst nicht beglaubigten Rachezug Attilas gegen die Westgoten

1) (Get. 65: et, si dici fas est, ab inermibus terrentur armati — in
einer Stelle, die gewils ebentalls von Cassiodor heriibergenommen ist.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 385

und die Loire-Alanen, um sich an den ersteren fiir seine Nieder-
lage auf den katalaunischen Feldern zu riichen, und die letzteren,
deren Konig vor der Schlacht von ihm abgefallen war, seiner
Herrschaft zu unterwerfen: et quod restabat indignationi, fa-
ciem in Vesegothas convertit. sed non eum, quem de Romanis,
reportavit eventum. nam per dissimiles anteriores vias recurrens,
Alanorum partem trans flumen Ligeris considentem statuit suae
redigere dicioni, quatenus mutata per ipsos belli facie terribilior
immineret, Get. 226. Aber der Westgotenkonig Thorismud,
der Sieger auf den katalaunischen TFeldern, durchschaut die
List Attilas, eilt rasch den Alanen zu Hilfe,!) trifft die not-
wendigen Vorkehrungen, schligt den Hunnenkonig fast wie
auf den katalaunischen Feldern und jagt ihn in die Flucht.
Der Plan Attilas, seinen Ruf wiederherzustellen und sich an
den Westgoten zu riichen, ist vereitelt; ruhmlos kehrt er in
seine Sitze zuriick: consertoque proelio pene simili eum tenore,
ut prius in campos Catalaunicos, ab spe removit victoriae fu-
gatumque a partibus suis sine triumpho remittens in sedes
proprias fugire compulit. sic Attila famosus et multarum vic-
toriarum dominus dum quaerit famam perditoris abicere et
quod prius a Vesegothis pertulerat abolere, geminata sustenuit
ingloriosusque recessit, Get. 227. Thorismud aber zieht sich
nach Toulouse zuriick, erkrankt und wird wiithrend eines Ader-
lasses, nicht ohne tapfere Gegenwehr, ermordet, Get. 228. Hier
liitt Jordanes die Alanen doch eine recht untergeordnete Rolle
spielen gegeniiber dem Westgotenkonig Thorismud, zu dessen
Verherrlichung die ganze FErzéhlung eingeschoben zu sein
scheint. Aber sie ist gar nicht das Eigentum des Jordanes,
sondern ist nach Mommsen p. XXXV selbst aus Priscus ent-
nommen.?) Warum soll man dann aber wieder annehmen

1) Gregor. Tur. II. 7 dagegen: Thorismodus, de quo supra meminimus,
Alanos bello edomuit: ipse deinceps, post multas lites et bella, a fratribus
oppressus ac iugulatus interiit.

2) Priscianorum egregiam partem Jordanes servavit duobus locis,
scilicet historiae Vesegotharum inseruit indolis Attilae adumbrationem
et expeditionum duarum in Galliam susceptaram narrationem a c. 34, 178
ad c. 43 extr, d. i. 225—228.



386 J. Friedrich

miissen, was darin von den Alanen gesagt ist, deute auf eine
besondere Bevorzugung der Alanen durch Jordanes?
Mommsens Bemerkung ist richtig, daf Jordanes die von
den Westgoten in Gallien und Spanien gegen die Vandalen und
Alanen gefiihrten Kriege auf die Vandalen allein beschriinke,
obgleich sie beiden gemeinsam gegolten, und daB die vandali-
schen Konige sich noch als Beherrscher Afrikas ,rex Vanda-
lorum et Alanorum“ genannt haben. Ks ist das aber kein
dem Jordanes allein eigentiimliches Verfahren. Prosperi Tyronis
chron. nennt diese Alanen gar nicht, und nur in der Continuatio
codicis Alcobacensis, Chron. min. I 487, findet sich die Bemer-
kung: Rex Wandalorum et Alanorum Geisericus regnat. . . .
Die chronica Gallica A. CCCCLII lit Geiserich 431 nur mit
den Vandalen nach Afrika iibersetzen. Cassiodors chron. er-
wihnt nach der Notiz a. 406: Vandali et Alani transiecto
Rheno Gallias intraverunt, die nach Spanien gezogenen Alanen
nicht mehr. Ebenso wei Marcellinus Com. nur, daf a. 439
Ginsericus, rex Vandalorum, Karthago nimmt und a. 455 nach
Rom zieht. Eine Ausnahme macht allein das chron. Hydati,
das nicht blof 409 Alanen und Vandalen in Spanien ein-
dringen, sondern die Alanen 411 die Provinzen Lusitania und
Cartagena besetzen Lifit. Aber schon 416 tritt der Konig
Vallia als ihr Gegner auf, und 418 endet ihre Selbstéindigkeit:
Alani, qui Vandalis et Suevis potentabantur, adeo caesi sunt a
Gothis ut extincto Addace rege ipsorum pauci, qui superfuerant,
abolito regni nomine Gunderici regis Vandalorum, qui in Gallaecia
resederat, se patrocinio subiugarent — ein so schwerwiegendes
Kreignis fiir sie, daB von da an auch Hydatius, so oft er die-
Vandalen noch nennt, die Alanen nicht mehr erwiihnt. Von
Procopius, der bell. Vand. I. 3 nur den gemeinsamen Zug der
Vandalen und Alanen an den Rhein und nach Spanien berichtet,
erfahren wir sogar, daB die Alanen spiter ihren Namen tiber-
haupt aufgaben und sich Vandalen nannten, ib. I. 5: za é¢
1@y Aloavdy xal t@v dlioy Bagfdowy dvéuara, miyy Mavgov-
oiwy, & 10 1@v Bavdidwy dnavia dnexpidy. Kaiser Justinian I.
allerdings spricht Nov. XXX. 16, 2 nebenbel von seinem Sieg



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 387

iiber die Vandalen, Alanen und Mauritanier und nimmt sofort
,Alanicus, Vandalicus, Africanus® in seinen Kaisertitel auf,
aber in den fiir Afrika bestimmten Gesetzen erwéhnt er doch
nur die Vandalen, Nov. XXXVI, XXXVII; Cod. I. 27. Bei
dieser Sachlage ist es denn wohl verstidndlich, daB wir auch
von Jordanes iiber die mit den Vandalen verbunden gebliebenen
Alanen nach ihrer Ankunft in Gallien und Spanien nichts
wetter erfahren, und ist aus dieser Tatsache keineswegs abzu-
leiten, dafi Jordanes nur aus Vorliebe fiir die Alanen absicht-
lich ihren Namen unterdriickt habe, um alles Migeschick auf
die Vandalen allein abzuladen.

Es bleibt noch der schwere Vorwurf, daf Jordanes Rom. 287
betriigerischerweise — mala fraude — und mit Absicht die
Worte des chron. Hieronym.: Alamanni vastatis Galliis in [taliam
transiere, verdndert habe in: Alani Gallias depraedantes Ra-
vennam usque venerunt. Aber ich meine, dal Mommsen gar
zu hart mit dem armen Goten umgeht. Freilich ist es Tat-
sache, daf Jordanes schon Alani statt Alamanni geschrieben
hat, da es eine abweichende Lesart gerade an dieser Stelle
nicht gibt. Aber konnte er nicht selbst schon in seiner Vor-
lage Alani gefunden oder Alani fiir Alamanni verlesen haben,?)
wie ja auch z. B. Jordanes p. 13022 Alani fiir Alamanni und
p. 4133 Alamanni fiir Alani sich findet? Auch wire es mog-
lich, daf wir es wirklich mit einer absichtlichen, in der Mei-
nung, daf Hieronymus geirrt habe, vorgenommenen Emendation
zu tun hitten. Jordanes wufite, wie wir sahen, von Alanen
in Gallien, und daf sie auch sonst in Italien einfielen: 461
wird Kaiser Maioranus auf seinem Zuge gegen die Alanen,
welche Gallien verwiisteten, bei Dertona zwischen Genua und
Piacenza ermordet, und 464 besiegt Ricimer den Kénig der
Alanen Beorgor bei Bergamo, Get. 236. Wire es da nicht
denkbar, daB Jordanes meinte, es miiite auch Rom. 287 Alani

) In dem Fragment des Frigiretus bei Greg. Tur. h. Fr. IL. 9
(Migne): ni Alanorum vis in tempore subvenisset, ed. Mon. Germ.: nisi
Alamannorum vis . . ., Alanorum A 1 B5.



388 J. Friedrich

fir Alamanni ber Hieronymus gelesen werden? Jedenfalls
kann man in der Lesart des Jordanes Rom. 287 auch einen
wie immer veranlafiten Irrtum sehen und muf man nicht
gleich an einen aus besonderer Neigung zu den Alanen ab-
sichtlich begangenen Betrug denken.

Es kommt mir iiberhaupt vor, daf Jordanes seine von
Mommsen angenommene Vorliebe fiir die Alanen zu zeigen
da die beste Gelegenheit gehabt hiitte, wo er von den Be-
ziehungen seiner Familie zu dem Alanenherzog Candac erzihlt,
Get. 265. 266. Das Gegenteil beobachten wir: Nicht mit einem
Worte erwiihnt er mehr diese Alanen Candacs, aus denen er
selbst stammen soll, wihrend er die Geschichte der mit ihnen
zusammenwohnenden Scyren und Sadagarier sowie die der Sar-
maten immer noch weiter verfolgt.

Sein Leben teilt Jordanes selbst in zwei Hiilften, in die
Zeit vor und nach seiner ,conversio. Aber iiber seine Jugend-
zeit it er uns ganz ununterrichtet, und da er nur sagt: sein
Grofivater Paria sei Notar des Alanenherzogs Candac, solange
dieser lebte, gewesen, so wissen wir nicht einmal, ob Paria
nach dem Tode seines Herrn bei den Alanen geblieben ist
oder nicht. Ebensowenig kionnen wir sagen, ob der Vater
Ullamuth ebenfalls bei den Alanen oder anderwiirts lebte, also
auch nicht, wo Jordanes geboren und erzogen wurde. Seine
Bildung stand nicht hoch, da er sich selbst ,agrammatus®
nennt: ego item quamvis agramatus . . . notarius fui, Get. 266.
Dieses so selten gebrauchte Wort!) kann allerdings, wie es
auch Mommsen p. XX VII scheint, aus der Apostelgeschichte 4, 13
entnommen sein, da Jordanes auch sonst Ausdriicke und Ver-
gleiche der Bibel entlehnt. Es kann aber hier natiirlich nicht

!) Bei den griechischen Homileten, wenn sie die Apostelgeschichte
interpretierten, war indessen dyeduparos immer im Gebrauch. Joannes
Chrysost. hom. 10 in Acta ap., Opp. ed. Montfaue. 1X 35: “Eorww ayedu-
pnavov elvar, py wuévror xal idudryy. Ebenso scheint es bei den Juristen
im Gebrauch gewesen zu sein, Institutiones, cd. Schrader p. 150: qui
literas neseiret] Theophilus dypduparog, 1. ¢. non indoctus, sed qui legere
et scribere nescit.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 389

des Lesens und Schreibens unkundig bedeuten, sondern unge-
lehrt, ohne Wissenschaft. Die Wissenschaft aber, die er bei
sich vermifit, ist die ars grammatica, so daB sein ,agrammatus®
nichts anderes bedeutet als was Gregor von Tours von sich
sagt: quia sum sine litteris rhetoricis et arte grammatica, de
glor. confess. praef., oder: de qua (grammatica arte) adplene
non sum imbutus, h. Fr. prolog., oder auch was Papst Gregor I
von einem Monch Andreas, der Reden schrieb und mit dem
Namen des Papstes schmiickte, bemerkt: Et quia inter diversa
mala aliquos etiam sermones scripsit atque eos ex nostro nomine
titulavit et suspecti sumus, ne eos alicubi transmiserit, frater-
nitas vestra sollicitudinem gerat et, si quid tale repererit, eos
et excindi et omnino faciat aboliri, ut, quod imperitus litterarum
et scripturae divinae nescius nostro, sicut diximus, nomine
praenotavit, quorundam animos non possit inficere, Reg. XI, 55.

Trotz seiner mangelhaften Bildung wurde Jordanes Notar,
aber ,leider“, schreibt Wattenbach S. 81 noch immer Jak.
Grimm, S. 177, nach, ,wissen wir nicht, ,wo und unter welchen
Verhiiltnissen“ er es gewesen ist. Das konnte man nur sagen,
solange der ungenaue Text vorlag, den Grimm benutzte, nicht
mehr auf Grund des Mommsenschen Textes, von dem es ganz
mit Unrecht bei Wattenbach heifit, er mache die Bedeutung
der Stelle Get. 266 noch unsicherer. Nach ihr war Jordanes
der Notar des Gunthigis: eiusque germanae filio Gunthigis . . .
ego item . .. notarius fui. Gunthigis’ Vater Andagis aber, der
nach Get. 209 in der Schlacht auf den katalaunischen Feldern
auf Seite der Ostgoten kiimpfte, war der Kriegsheld, von dem
— offenbar unter den Ostgoten — die Sage ging, daB sein
Pfeil den Westgotenkinig Theodorid getdtet habe — ein Vor-
gang der wahrscheinlich auch die Einschiebung des Satzes in
Get. 253 veranlaite: der Dienst der Ostgoten unter Attila sei
so streng gewesen, daBl sie weder den Kampf gegen ihre west-
gotischen Verwandte noch den Verwandtenmord, wenn er be-
fohlen wurde, hitten verweigern konnen: quibus nec contra
parentes Vesegothas licuisset recusare certamen, sed necessitas
domini, etiam parricidium si iubet, implendum est. Aus der



390 J. Friedrich

Bemerkung, welche Jordanes zum Namen des GroBvaters Andele
macht: de prosapia Amalorum descendente, erfahren wir weiter,
daB Gunthigis ein Reprisentant einer Seitenlinie des kinig-
lichen Geschlechts der Ostgoten war, die nicht mit Theoderich
d. G. nach Italien gezogen, sondern wahrscheinlich in Thracien
geblieben war, wo Procopius die zuriickbleibenden Goten
wohnen liBt.

Uber die Mutter Gunthigis’ gehen die Meinungen neuer-
dings auseinander, indem sie Grimm und Wattenbach, a. O.,
die Schwester des Paria, des GroBvaters unseres Jordanes,
Mommsen p. VI die Schwester des Alanenherzogs Candac sein
liBt. Und letzteres ist auch das richtige. Denn wie Get. 299:
et ut in plenum suam progeniem dilataret, Amalafridam ger-
manam suam matrem Theodahadi, qui postea rex fuit, Africa
regi Vandalorum coniuge dirigit Thrasamundo filiamque eius
neptem suam Amalabergam Thuringorum regi consociat Her-
minefredo, die Worte ,filiamque eius“ sich nicht auf Thrasa-
mund, sondern auf ,Amalafridam germanam suam® beziehen,
so Get. 266 ,eiusque germanae“ nicht auf Paria, sondern auf
Candac. Es will also Jordanes sagen: Wie mein Grofvater
Paria bei dem Herzog Candac Notar war, so ich (ego item)
bel dem Sohn der Schwester Candacs, der viiterlicherseits sogar
ein Amaler war. Sein Vater, von dem er nur den Namen
Uniamuth angibt, scheint keine besondere Stellung erlangt zu
haben, und Jordanes ist stolz darauf, daB er sich wieder zu
der des GroBivaters emporgeschwungen hat.

Von Gunthigis sagt Jordanes nur: qui et Baza dicebatur,
magistro militum, und man hat sich mit der Bemerkung dar-
iiber begniigt: ,das heifst doch in rémischem Dienst?“ Grimm
S. 177, oder: per Thracias fortasse, Mommsen p. VI. Vielleicht
ist er noch greifbarer. Wie Jordanes Get. 265. 266 hinter-
einander ,Bessa nostri temporis patricius“ und ,Gunthigis mag.
mil.“ anfithrt, so begegnen nebeneinander auch bei Procop. bell.
Pers. 1. 8 als Unterfithrer im persischen Krieg 502—505 ein
Godigisclus und der ebengenannte Bessa, beide Goten aus
vornehmstem Geschlechte und kriegserfahrene Minner, obwohl



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 391

Bessa damals erst ungefiihr zwanzig Jahre alt war: xai I'odi-
Otoxhés te nai Béooas, I'6tdor dvdpes, I'érdwy 1@y odx dmomo-
wévwy Oevdegiyw & *Irakiav & Opdxns v, yevvain te meg-
puds dupw xal T@y xatd Tov mélepov moayudiwy Eumeiow.
Schon diese Zusammenstellung erregt die Vermutung, der
Godidisclus (= Godigisclus)!) des Procopius kénnte der bei
Jordanes nach Bessa genannte Gunthigis sein. In der Zeit
lige kein Hindernis zu dieser Annahme. Eine andere Frage
ist es, ob aus Gunthigis Godigisclus geworden sein kann. Die
Endung gisclus = gis bote keine Schwierigkeit, da beide
Endungen fiir denselben Namen bei Procopius selbst vor-
kommen. So heifit der aus der Origo Langobardorum bekannte
Ildichis bell. Goth. 11I. 35: *IAdiyns, “[Adioxos, dagegen IV. 27
durchgehends: ’Iiduyodd, &vdiyioadov, dyioxiov.?) TFredeg.
chron. c¢. 75, ed. Migne: Adalgiselum, Adalgisum. KEbenso
kénnte — mnach den Handschriften wenigstens — Godi =
Gundi, Gunthi sein. So unterschreibt sich einer der comites,
welche die burgundische Lex Gundobadi unterzeichnen, Gunde-
mundus, den die simtlichen Handschriften der classis B Gude-
mundus, noch éfter Godimundus nennen, MG. Leg. II. 1, 34. 35,
und ebenso findet sich fiir den Koénigsnamen Gundomar fast
durchgehends die Lesart: Godomar, ib. p. 43; auch Greg. Tur.,
h. Fr. IV. 28, ed. Mon. Germ.: Godigisilus, Gundeghysilus,
IIT prolog.: Godigisili, Gundegisili, IIL. 6: Godomarus, Gundo-
marus.

Noch wichtiger scheint mir zu sein, daf Jordanes von
dem mag. mil. Gunthigis sagt: qui et Baza dicebatur. Denn
wenn wir beriicksichtigen, daf Jordanes von Get. XLV an
hauptsichlich Marcellinus Comes bénutzt, so wird die Bemer-
kung nicht einfach sagen wollen, daB Gunthigis noch einen
zweiten Namen Baza fiihrte, sondern daB der in den Chroniken
vorkommende Baza der Amaler Gunthigis-Baza ist, oder: weiteres
iiber Gunthigis, das ich nicht anfiihre, kann man unter dem

1) Der Name des Vandalenkonigs Godigisclus lautet auch Procop.
bell. Vandal. 1. 3, ed. Haury: ywyidioros, ywyidisxios; 1. 22: ywyidioxlos.
2) Vgl. Schroeder zu Gudisal im Index zu Cassiodori Variae.



392 J. Friedrich

Namen Baza in den Chroniken finden. Damit erweitert sich
aber der Gesichtskreis bedeutend, da Marcell. Com. a. 536 be-
richtet: Ipso nmamque anno ob nimiam siccitatem pastura in
Persida denegata circiter quindecim milia Saracenorum ab Ala-
mundaro cum Chabo et Hezido fylarchis Tlimitem Buphratesiae
ingressa, ubl Batzas dux eosdem partim blanditiis, partim distric-
tione pacifica fovit et inhiantes bellare repressit. Gunthigis-
Baza war demnach 536 Dux des Euphratesischen Limes und nnt
der Bewachung des vorgeschobensten Grenzpostens des Reichs
betraut. Als darauf Kaiser Justinian fiir notwendig erachtete,
zur Verstirkung der Streitkrifte Belisars neue Truppen nach
Italien nachzuschieben, Proc. bell. Goth. II. 5, da war auch
Baza unter ihren Fithrern: Adhuc Vitigis in obsidione Romae
morante Joannes magister militum cum Batza, Conone, Paulo
Remaque inlustribus magnoque exercitu apparato ad Italiam
properant castraque ad Portum Romanum conlocant, laboranti
Romae subveniunt, Marcell. Com. a. 538. Zur Zeit aber, als
Jordanes seine Getica schrieb, war Gunthigis-Baza, wie ,dice-
batur® zeigt, nicht mehr unter den Lebenden.

Ich glaube nicht, dal gegen diese Identifizierung des
Gunthigis-Baza mit dem Batza des Marcellinus Com. etwas
Ernstliches eingewendet werden kann. Die Zeit stimmt. Um
470 geboren, wire Gunthigis 538 etwa 68 Jahre alt gewesen,
und dal es Heerfiihrer in noch héherem Alter gab, wissen
wir von dem nimlichen Bessa, den Jordanes, um mich so aus-
zudriicken, in einem Atemzug mit Gunthigis nennt. Man ist
zu dieser Identifizierung aber auch deswegen gezwungen, weil
in jener Zeit auf ostromischer Seite nur ein Baza bekannt ist,
und weil Jordanes, der ja genau wufite, daf der von ihm so
reichlich ausgebeutete Marcellinus Comes ebenfalls von einem
Baza dux (= magister militum) und inlustris spricht, nichts
tat, um die Identifizierung beider zu verhindern.

Da Jordanes ausdriicklich sagt, bis zu seiner Konversion
sei er Notar des mag. mil. Gunthigis-Baza gewesen, so ent-
steht die Frage, in welche Zeit sein Notariat fillt. Darauf
kann nur mittels einer Kombination geantwortet werden, zu



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 393

der Mommsens Untersuchung das Material bietet. Nach ihr
verriit nimlich Jordanes weder von Asien noch von Italien
eine nithere Kenntnis, p. X, woraus folgt, daB er, wenn man
den Godigisclus des Procopius fiir Gunthigis gelten lifit,
weder im persischen Krieg noch mit Baza (= Gunthigis-Baza
genommen) an dem Kuphratesischen Limes und in Italien war.
Sein Notariat fiillt dann nach dem persischen Krieg und vor
Bazas Stellung als Dux am Euphrat, in die Zeit also, wiihrend
der Gunthigis im europiischen Teil des Ostreichs tiitig gewesen
sein mufi, die Niederlegung desselben und seine ,conversio*
vor 536. Es legen iibrigens auch die Worte in dem Brief an
Vigilius: quod me longo per tempore dormientem vestris tan-
dem interrogationibus excitastis, nahe, daf} er geraume Zeit vor
der Abfassung seiner Weltgeschichte (551) das Notariat nieder-
gelegt hatte.

Damit stehen wir vor dem neuen Lebensabschnitt des
Jordanes: er zieht sich von dem militirischen Treiben zuriick
und macht seine ,conversio“. Was bedeutet aber ,conversio?
Das zu sagen ist bei der Unbestimmtheit der Worte des
Jordanes: ego item ante conversionem meam notarius fui,
auBerordentlich schwer, da ,conversio“, ,convertere“, schon in
der Bibel gebraucht, auf den Ubertritt sowohl vom Juden- und
Heidentum zum Christentum (und umgekehrt von diesem zum
Heidentum) als auch von einer hiiretischen Sekte zur katholi-
schen Kirche angewendet wird. Es braucht, um diese Behaup-
tung zu belegen, nur der SchluB der beriihmten Definition
des Konzils von Chalcedon angefiihrt zu werden: Eos autem
qui audent componere fidem alteram, aut proferre aut docere,
aut tradere alterum symbolum volentibus ad agnitionem veritatis
converti (&morpéperw), vel ex gentilitate vel ex Judaismo, vel
ex haeresi quacumque, hos ...') ‘'Und in der Tat wire es
nicht undenkbar, daf Jordanes vom Heidentum zum Christen-
tum oder vom Arianismus zur nicinischen Kirche iibergetreten

1) Vom Schisma zuriickkehren heifit ebenfalls ,convertere®, z. B.
vom Aquileier wegen des Dreikapitelstreites, Gregor I Reg. XIII, 86, vom
Acacianischen, Justinianus bei Thiel p. 834.



394 J. Friedrich

wire. War ja Hriliva, die Mutter Theoderichs d. G., als sie
katholisch wurde, auch noch Heidin: mater Eriliva dicta Gothica
catholica quidem erat, quae in baptismo Eusebia dicta, Anon.
Vales. ed. Mommsen p. 322, weil sie sonst nicht getauft worden
wiire, sondern nur das Chrisma empfangen hitte: conversus ad
legem catholicam: ac dum chrismaretur, Joannes est vocitatus,
Greg. Tur. h. Fr. V. 39. Noch niher lige die Annahme, daf
Jordanes sich vom Arianismus zum niciinischen Glauben be-
kehrt hitte. Sagt er doch selbst Get. 133: sic quoque Vese-
gothae a Valente imperatore Ariani potius quam Christiani
effecti. de cetero tam Ostrogothis quam Gepidis parentibus suis
pro affectionis gratia evangelizantes huius perfidiae culturam
edocentes, omnem ubique linguae huius nationem ad culturam
huius sectae invitaverunt, und gesteht damit, daB auch die
Ostgoten in ihrer Masse Arianer waren. Ja, er mimmt das
als eine so feststehende Tatsache an, daf er nur an dieser
Stelle von dem Arianismus der Goten spricht, von katholischen
Goten aber nirgends etwas weif. Dazu stimmt auch, daf im
Cod. Justin. die im Ostreich zuriickgebliebenen Goten unter
den Titel ,de haereticis et Manichaeis et Samaritis® gestellt,
in einer Konstitution des Kaisers Justinus I. aber von den Be-
stimmungen iiber diese eximiert werden: Excipiuntur Gothi,
qui foederati fiunt, et prout imperatoriae maiestati visum fuerit,
alios honores prosequuntur, Cod. I. 5, 12. Aber obgleich beides
moglich wiire, so konnen wir, da Jordanes uns gar keinen
Anhaltspunkt fiir eine Entscheidung bietet, weder das eine
noch das andere von ithm mit Sicherheit behaupten. Denn
blofz aus seinem Abscheu vor dem Arianismus schlieBen wollen,
er miisse sich von ihm zum nicéinischen Glauben bekehrt haben,
ist in hohem Grade bedenklich, da Jordanes vom Arianismus
doch nur redet, wie es damals in der katholischen Kirche gang
und gibe war (Ariana perfidia, Arianus perfidus cet.). Dazu
richtet sich sein persénlicher Arger nur gegen den arianischen
Kaiser Valens, weil er die ,rohen und unwissenden® Goten
betrogen und ihnen statt rechtgliubiger arianische Glaubens-
prediger geschickt hatte: suae partis fautores ad illos dirigit



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 395

praedicatores, qui venientes rudibus et ignaris ilico perfidiae
suae virus infundunt. sic quoque Vesegothae a Valente impe-
ratore Arriani potius quam Christiani effecti, Get. 132; haut
secus quam dei prorsus iudicio, ut ab ipsis igni combureretur,
quos ipse vera fide petentibus in perfidia declinasset ignemque
caritatis ad gehennae ignem detorsisset, Get. 138.

Die meisten Gelehrten, die sich mit Jordanes beschiiftigten,
entschieden sich daher dafiir, daf die einen ihn Monch, die
anderen Geistlicher werden lieBen, bis endlich Mommsen
kategorisch behauptete, ,conversio konne nur Ménch werden
bedeuten: aliter verba ,ante conversionem meam® accipi
nequeunt, p. XIII. Das war entschieden zu weit gegangen
und mubte ebenso entschiedenen Widerspruch hervorrufen, da
in der Tat, wie Simson neuerdings gezeigt hat, ,conversio
nicht blog fiir Ménch, sondern auch fiir Kleriker werden ge-
braueht wurde, NA. 22, 743, Wattenbach S. 85. Die Kontro-
verse ist indessen entschieden durch die Worte des Papstes
Gelasiu® I: Generalis etiam querelae vitanda praesumptio est,
qua propemodum causantur universi, passim servos et origi-
narios, dominorum iura possessionumque fugientes, sub religiosae
conversionis obtentu vel ad monasteria sese conferre, vel ad
ecclesiasticum famulatum conniventibus quoque praesulibus in-
differenter admitti, Thiel p. 370. Aus ihnen wird aber auch
klar, da man auf diesem Wege nie zu einer endgiiltigen Ent-
scheidung dariiber kommen kann, ob Jordanes Ménch oder
Geistlicher war. Denn wenn ,conversio auf beides ange-
wendet werden kann, so wire nur dann eine Entscheidung
fiir das eine oder andere mdoglich, wenn Jordanes selbst ver-
riete, welchem von beiden Stinden er angehérte. Das tut er
aber mit keiner Silbe, ja selbst wo eine seiner Quellen, wie
Orosius VII. 33, 1—4, eine Veranlassung bote, auf die Ver-
folgung der Monche durch Kaiser Valens einzugehen und durch
seine Darstellung eine besondere Zuneigung zum Monchsstand
zu zeigen, bentitzt er sie nicht und sagt nur mit Hieronymus
a. 375: Valens imperator lege data, ut monachi militarent,
nolentesque iussit interfici, Rom. 312, wilhrend er in den Getica

1907. Sitzgsh. d. philos.-philolL. u. d. hist. K1. 27



396 J. Friedrich

davon ganz schweigt. Und ebensowenig interessiert ihn an der
Verfolgung des Kaisers Maximinus, dal; sie gegen die Bischofe
allein gerichtet war, was doch seit Eusebius h. eccl. VL. 28 in
den Chroniken immer wiederholt wurde, Hieron. 2253, Prosper
a. 236, und Orosius sogar zweimal, mit dem Zusatz ,et cle-
ricos“, hervorhebt, VIL. 19,2. 27,9. Und das tut Jordanes,
obwohl er Rom. 281 die Stelle des Orosius VII. 19,2 ausge-
schrieben hat. Eine solche Unterlassung seitens eines Geist-
lichen halte ich ebenso fiir ausgeschlossen, wie das fast giinz-
liche AuBerachtlassen der kirchlichen Geschichte. Und auch
das was Jordanes aus ihr mitteilt, konnte jeder Laie wissen
und schreiben.

Vielleicht war daher Jordanes weder Ménch noch Geist-
licher. Zwar zeigt er eine bisher nicht beachtete Bibel-
kenntnis, die meist nur in einzelnen Ausdriicken hervortritt,
deren Herkunft aber nicht verkannt werden kann. Solche
Spuren lassen sich, abgesehen von seinem ausdriicklichen Zitat
des Evangelisten Johannes, schon in dem Brief an Vigilius
nachweisen, p.1: deo magno gratias, qui vos ita fecit solli-
citos, 1. Cor. 15, 57: Deo autem gratias, qui dedit vobis,
2. Cor. 8,16: Gratias autem deo, qui dedit eamdem solicitu-
dinem pro vobis in corde Titi, Col. 1,12: Gratias agentes deo

Patri, qui dignos nos fecit; — p. 2: et ad deum convertas,
qui est vera libertas,!) 2. Cor. 3, 16: Cum autem conversus
fuerit ad dominum ... 17: dominus autem spiritus est: ubi
autem spiritus domini, ibi libertas; — ib.: Carissimi, nolite
dilegere mundum ..., 1. Joh. 2,7: Carissimi, 17: nolite di-
ligere mundum . . .; — ib.: estoque toto corde diligens deum

et proximum, ut adimpleas legem et ores pro me,*) Matth. 22, 37:

1) Ahnlich Cassianus, Collat. p. 612, Wien: haec libertas quia nus-
quam nisi ibi sit tantum ubi dominus commoratur, Paulus apostolus docet
,dominus, inquiens, spiritus est: ubi autem spiritus domini, ibi libertas“.

2) Paulinus Nolanus ep. 26, p. 237 Wien: Ergo quia sic electi estis
et dilecti domino, ut alter alterius onera portetis, et caritate perfecta,
qua invicem vos pascitis sustinetis instruitis locupletatis adimplentes
legem Christi, orate pro nobis.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 397

Diliges dominum deum tuum ex toto corde tuo, 89: Diliges
proximum tuum, 40: In his duobus mandatis lex pendet, et
prophetae, Matth. 5, 17: non veni solvere (legem), sed adim-
plere, Rom. 13, 8: qui enim diligit proximum, legem implevit,
Rom. 15, 30: Obsecro ergo vos, fratres, per d. n. J. Chr. et
per charitatem s. spiritus, ut adiuvetis me in orationibus vestris
pro me ad deum. — Rom. 85: dominus noster Jesus Christus
de s. virgine natus, ut verus deus ita et verus homo, in signis
et virtutibus ammirandus enituit, Act. ap. 2, 22: Jesum Naza-
renum, virum approbatum a deo in vohis, virtutibus, et pro-
digiis, et signis, quae fecit deus per illum in medio vestri,
sicut et vos scitis, Rom.15,19: in virtute signorum et pro-
digiorum. Doch kommt die Stelle des Jordanes, welche ,pro-
digia“® weglifit, dem chron. Hieron. 2044 niher: Ipse quoque
dominus J. Chr. hine in populos salutarem viam adnuntiat,
signis atque virtutibus vera comprobans esse quae diceret.?)
Es fillt an ihr nur auf, da& Jordanes ,signa et virtutes“ zu
der Geburt Christi zieht und nichts davon sagt, dab sie seine
Lehre beglaubigten. Sollte er dabei an die Kindheitswunder
Christi gedacht haben? Zhnlich wie Papst Hormisda an Kaiser
Justinus schreibt: inter rudimenta annorum puerilium edens
coelestium signa virtutum. Idem enim deus et homo .. .,*)
Thiel p. 962; — Rom. 330: dolum quod conceperat, peperit,
Jac. 1, 15: Deinde concupiscentia, cum conceperit, parit pec-

catum; — Rom. 343: quia caritas dei et proximi in illos
refrixerat, Matth. 24, 12: Et quoniam abundavit iniquitas,
refrigescet caritas multorum; — Rom. 388: Hi sunt casus

Romanae rei publicae praeter instantia cottidiana Bulgarum,
Antium et Sclavinorum, 2. Cor. 11,28: praeter (illa quae ex-
trinsecus sunt) instantia (mea) quoditiana. — Get. 38: nos enim
potius lectioni credimus quam fabulis anilibus consentimus,
1. Tim. 4, 13: attende lectioni, 7: Ineptas et aniles fabulas

1} Procop. bell. Pers. II. 12 #hnlich.

2) In dem filschlich Gelasius 1 zugeschriebenen decretum de reci-
piendis et non recipiendis libris, das Hormisda revidiert haben soll, ist
auch verboten als apokryph: Liber de infantia Salvatoris, Thiel p. 463

27*



398 J. Friedrich

evita; — Get. 134: immundorum animalium morticina, Levit. 11,
wo die morticina der unreinen Tiere verboten werden; Get. 261:
dividuntur regna cum populis, fiuntque ex uno corpore membra
diversa, nec quae unius passioni compaterentur, 1 Cor. 12, 12:
Sicut enim corpus unum est, et membra habet multa, 20: Nunc
autem multa quidem membra, unum autem corpus, 26: Bt si
quid patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra.
Endlich darf vielleicht noch darauf hingewiesen werden, daf
die Genealogie der Amaler Get. 79 ganz der Jesu Matth. 1
nachgebildet ist. Aber auch diese Bibelkenntnis beweist nicht,
dat Jordanes Kleriker oder Monch gewesen sein mufs, weil sie,
wie sich zeigen wird, auch auBler diesen Stiinden vorkam.

Es wire ndmlich noch eine andere Erklirung des Aus-
drucks ,conversio‘ mdoglich, wenn wir uns blo§ an Jordanes
selbst halten und fragen, wie er, abgesehen von ,ante con-
versionem meam®, das Wort gebraucht. Da bedeutet es aber
einmal den Abfall vom Christentum zum Heidentum: Julianus
apostata regnavit an. uno m. VIII, relictaque Christianitate ad
1dolorum cultura conversus est, Rom. 304, was iibrigens nur
Hieron. 2378 nachgeschrieben ist. Das andere Mal kommt
,convertere® in dem Schreiben an Vigilius vor, wo er das
Wesen der ,conversio® ausfithrlich so schildert:” Sein Freund
Vigilius habe ihn aufgefordert, ihm in einem Auszug die
Naote, welche die gegenwiirtige Welt bis auf ihre Zeit erduldet,
zusammenzustellen, um sie kennen lernen zu kénnen. Das habe
er getan und ihm iiberdies noch eine.zweite Schrift iiber die
Goten beigelegt, damit er aus ihnen das Elend der verschiedenen
Vélker erfahre. Aber das allein geniige nicht. Die Lektiire
miisse ihn dazu fiihren, daf er wiinsche, selbst von aller Not
frei zu werden, und daf er sich zu Gott bekehre (ad deum
convertas), der die Freiheit ist. Und um ihm eine spezielle
Anleitung zur Bekehrung zu geben, fihrt er fort: ,Wenn du
also die beiden Schriftchen liesest, so wisse, daf dem, der die
Welt liebt, immer Bedriingnis droht. Du aber hore den Apostel
Johannes, der sagt: ,Teuerste, wollet nicht die Welt lieben
noch was in der Welt ist, weil die Welt und ihre Begehr-



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 399

lichkeit voriibergeht: wer aber den Willen Gottes tut, bleibt in
Ewigkeit.* ,Liebe von ganzem Herzen Gott und den Néchsten,
damit du das Gesetz erfiillest’. . .“ Das ist also die ,conversio*,
die Jordanes einem vornehmen Manne, der zwar Christ ist,
sich aber im Getriebe der Welt befindet, riit: nicht eine voll-
stiindige Zuriickziehung von der Welt, wie die Monche es tun:
monachi, hoc est christiani qui ad unum fidei opus dimissa
saecularium rerum multimoda actione se redigunt, Oros. VIL.
33,1, sondern eine Schitzung der Welt, wie sie der Apostel
Johannes von den wahren Christen fordert, und die wirkliche
Erfiilllung des Gesetzes oder der Gebote Christi, Gott und den
Nichsten zu lieben. Diese Bekehrung kann mitten in der
Welt geschehen urnd macht von aller Bedringnis frei, ohne
dat man sich in die Freiheit der Monche oder in die Knecht-
schaft des geistlichen Dienstes begibt: et unus vestrum in ser-
vitutem ministerii vocatus est, alter in monachi libertatem,
Paulin. Nolan. ep. 26.4 p. 237.1) Uberhaupt ist fiir Jordanes
alles AuBerliche, ob man Geistlicher, Ménch oder Laie ist,
gleichgiiltig; fiir ihn ist Gott die Freiheit, und hat nur die
Liebe einen Wert — eine Auffassung, welche sich hoch iiber
die der romischen und griechischen Welt seiner Zeit erhebt.

Solche in der Welt lebende Bekehrte, die man auch ,reli-
giosi“ nannte, gab es damals in der Tat, und Papst Gregor I.
selbst zeichnet uns einen am Hof in Konstantinopel. Er heifit
,Narses comes“, in einem anderen Schreiben ,Narses reli-
giosus und fithrt den Titel ,magnitudo“. In der Bibel ist
Narses so bewandert, dai der Papst ihn als einen , Wissenden®
bezeichnet, dem er biblische Beweisstellen nicht anzufiihren
brauche. Auch gibt er sich der Meditation hin und teilt dem
Papst sie mit. Klgstern, die auf seine Veranlassung entstehen,
bittet er den Papst, Weisungen geben zu wollen, und sogar
theologische Fragen werden zwischen beiden verhandelt. Als
aber Narses iiber innere Note und Betriibnisse klagt und von

1) Gelasius P., Thiel p.3871: ecclesiasticae servituti vel religiosis
congregationibus putaverint applicandas (personas).



400 J. Friedrich

Widrigkeiten durch bose Menschen spricht, schreibt ihm Gregor:
Sed rogo, in his omnibus revoca ad mentem hoc quod et credo,
quia nunquam oblivisceris: quia ,omnes qui volunt pie vivere
in Christo persecutionem patiuntur® (2. Tim. 3,12). Qua in re
ego fidenter dico, quia minus pie vivis, sl minus persecutionem
pertuleris. . . Si enim inter contradicentes ea quae Dei sunt
egeris, tunc verus operator probaris, Reg. I, 6; VI, 14; VII, 27.
Noch deutlicher schildert Gregor 1. das Leben eines solchen
,religiosus® in seinem Schreiben an einen Andreas, den er als
,magnitudo und ,magnificus (filius)“ bezeichnet: Illud autem,
quod vos in militia sponsi eius (Constantinae Augustae) intrasse
dixistis, et quod serenissimo domino imperatori commendari
voluistis, ut vobis aliqua iniungat, ubi vos utiles esse existimat,
mentem meam non modico moerore tetigit, quia ego bonitatem
morum vestrorum in aliud tendere semper aestimavi, multos
autem novi, qui in servitio reipublicae positi vehementer affli-
guntur, quia eis non licet vacare et peccata sua plangere; et
vos quare, nescio, occuparl desideratis? Cur enim, magnifice
fili, non consideras, quia mundus in fine est? ... Perpende
ergo, quae poena sit aut prosperitatis desiderio fatigari aut
adversitatis timore pavescere. Unde magis suadeo, ut magni-
tudo vestra in ‘suo proastio (praedio suburbano) ‘quondam, in
pauco tempore delectabili acceptaculo peregrinationis vivere
studeat et quietem ac tranquillam vitam ducere, sacris lectio-
nibus vacare, caelestia verba meditari, in aeternitatis amore
se accendere, de terrenis rebus secundum vires bona opera
agere et regnum perpetuum in eorum remuneratione sperare.
Sic autem vivere iam in aeternitatis vita partem habere est.
Haec, magnifice fili, loquor, quia multum te diligo; et quia in
procellas et fluctus tendis, verborum meorum funibus te ad
litus revoco; et si trahentem sequi volueris, quae pericula
evaseris, quae gaudia Inveneris, in ipso quietis tuae litore
positus agnosces, Reg. VIL, 26. Es bezeichnet iibrigens auch
Thomassin als eines der Ergebnisse seiner Untersuchung ,iiber
den Ursprung der Kloster“, daB Laien und Kleriker wie die
Ménche leben konnen, ohne Monche zu werden oder sein zu



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 401

wollen: Possunt laici clericique impendere plures vitae annos
imitandis monachorum institutis, etsi monachi nec sint, nec
esse velint. Nec enim vere est monachus, qui s. proposito non
se totum, et omne vitae tempus dicat, et patrimonium totum
abdicat, I lib. 3, 12, 15.

Als einen solchen ,conversus® oder ,religiosus“ betrachte
ich auch Jordanes, nachdem er sein Notariat bei Gunthigis-
Baza niedergelegt hatte. Denn die ,conversio“, die er seinem
Freund so dringend empfiehlt, muBite er doch an sich selbst
erprobt haben,!) und daf er eine gehobene christliche Lebens-
weise filhrte, sagt er selbst, wenn er schreibt: zu seiner Lebens-
weise nach seiner ,conversio® passe es nicht, sich mit den
Néten der gegenwirtigen Welt, von denen er sich durch seine
,conversio“ befreit hatte, zu beschiiftfigen und sie, wenn auch
kurz, zu beschreiben: licet nec conversationi meae quod am-
mones convenire potest, p. 1, mit keinem Wort aber andeutet,
dafl es fiir seine Lebensweise iiberhaupt nicht zuldssig sei.
Er nennt sich daher einen Schlafenden,?) dankt aber doch
Gott, daf Vigilius ihn endlich wieder durch seine Fragen auf-
geweckt hat. Seine Lebensweise ist auch, wie aus dem An-
sinnen der Freunde Vigilius und Castalius hervorgeht, nicht so
beschaffen, daf er sich nicht mit der geschichtlichen Literatur
hiitte Dbeschiiftigen und nicht Mufie finden konnen, aus den
ihm zur Verfiigung stehenden Biichern Ausziige rein profan-
geschichtlicher Art zu fertigen. Es ist auch sein eigener freier,
von keinem Vorstand abhingiger Entschluf, auf die Wiinsche
der Freunde einzugehen: tamen ne amici petitionibus obviemus,

1) Mommsen p. XIII nimmt ebenfalls an, daB Jordanes seinen
Freund Vigilius zu der gleichen ,conversio“ bewegen wollte, die er selbst
gemacht hatte. Da er aber die ,conversio® des Jordanes als Monch
werden auffaft, meint er, dieser habe auch Vigilius zum Ménch machen
wollen. Dem widerspricht aber die genaue Schilderung der von Vigilius
erwarteten ,conversio“, welche nichts enthiilt, das auch nur entfernt
auf Monchisches hinwiese, oben S. 398.

2) me longo per tempore dormientem, p. 1. Den Ausdruck gibt
ihm Vigilius, vigilantia, ib., ein; er bedeutet aber sicher nichts anderes
als ,et quietem ac tranquillam vitam ducere® bei Gregor I oben S. 400.



402 J. Friedrich

quoquo modo valuimus, late sparsa collegimus. Auf der anderen
Seite blickt er frei ins Leben, verfolgt mit gespannter Auf-
merksamkeit die Geschicke seines Volkes, namentlich die der
letzten Sprofien des koniglichen Geschlechts der Amaler, und
freut sich der Hoffnung, dafi durch die Verbindung des kaiser-
lichen Hauses mit dem der Amaler auch die Zukunft seiner
auf Leben und Tod mit dem ostromischen Reich ringenden
Stammesgenossen gesichert werden konnte, wihrend die kirch-
lichen Streitigkeiten seiner Zeit ihn véllig kalt lassen und nicht
einmal zu berithren scheinen.!) Das ist nicht der enge Horizont
und die Lage eines Ménches jener Zeit, von dem es m. E. bei
Wattenbach S. 85 richtig heift: ,Wer damals in ein Kloster
eintrat, zog sich in vollem Ernst aus der Welt zuriick und
erfuhr, wie noch jetzt orientalische Mé6nche, sehr wenig von
thr. . . . Ich halte es fiir vollkommen undenkbar, daf ein
Ménch in einem Kloster in Mosien ein solches Werk hitte zu
stande bringen kénnen, dafi er das neueste Annalenwerk hiitte
erhalten und iiber die politischen Angelegenheiten der Gegen-
wart hitte schreiben konnen.® Nur darf man daraus nicht
mit Wattenbach schlieBen: wenn also Jordanes kein Ménch
sein konnte, so mufite er ein Weltgeistlicher sein. Da jedoch
auch meine Annahme nur eine Vermutung sein kann, so ge-
stehe ich, daB das Ergebnis meiner ganzen Auseinandersetzung
iiber die ,conversio® des Jordanes rein negativ ist: wir kénnen
den Stand des Jordanes in der zweiten Hilfte seines Lebens
schlechterdings nicht mit Sicherheit feststellen.

Dagegen ist es wohl méglich, auf die Frage, ob Jordanes
im Ost- oder Westreich den zweiten Teil seines Lebens zu-
gebracht habe, eine positive Antwort zu geben. Mommsen
suchte die Frage durch den Nachweis zu losen, daB Jordanes
ein Untertan des ostromischen Reiches gewesen sei, p. VIII,
und eine besondere Kenntnis der thracischen Ditzese zeige,

1) Abgesehen vom Arianismus, zu dem Kaiser Valens das gotische
Volk verfihrt hat, den er aber auch nur bei dieser Gelegenheit nennt,
und von der Nestoriana perfidia, Rom. 342, die er von Marcell. Com.
a. 476 entlehnt hat.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 403

p. IX. Dort, in einem mosischen oder thracischen Kloster,
miisse er daher auch gelebt und geschrieben haben, was er
jedoch selbst in seiner Ausgabe der Chronik des Marcellinus
Comes p. 53 wieder insofern aufgegeben hat, als er ihn hier
in einem illyrischen Kloster schreiben liGit: Jordanes deinde
seribens in Illyrici monasterio aliquo a. 551. Seine Unter-
suchung war iberhaupt so wenig durchschlagend, daf Watten-
bach S. 85 bemerkt: Jordanes’ besonders genaue Kenntnis des
unteren Donaulaufes und der benachbarten Gegenden, sowie
der Umstand, daB er bei dem Auszug aus Cassiodor gerade
was sich auf Mosien und Thracien bezog, bevorzugt habe,
lasse sich durch die Angaben iiber seine Herkunft leicht er-
kliren. Und auch Simson ist von Mommsens Beweisfithrung
so wenig iiberzeugt worden, daBi er sich sogar geneigt zeigt,
den Aufenthalt des Jordanes in seiner spiteren Zeit in Afrika
zu suchen, NA. 22, 743.

Ich bin trotzdem davon iiberzeugt, daB Mommsen richtig
sieht, wenn er Jordanes als ostrémischen Untertan in Ilyrikum
schreiben ldBt. Da dagegen aber doch noch Einwendungen
erhoben werden konnen, so wire es auBerordentlich wichtig,
wenn ein weiteres Argument dafiir beigebracht werden kénnte.
Und wirklich sagt uns Jordanes selbst ganz direkt, daB er im
ostromischen Reich lebte und schrieb. Get. XXIV beginnt er
mit den Worten: Post autem non longi temporis intervallo, ut
refert Orosius, Hunnorum gens omni ferocitate atrocior exarsit
in Gothos. Er geht dann von Orosius ab und erzihlt nach
anderen Quellen von dem Ursprung der Hunnen und ihrem
Zusammenstofi zuerst mit den Alanen, darauf mit den Goten
unter Konig Hermanrich. Frst Get. XXV leitet er wieder auf
Orosius zuriick und setzt das Zitat aus ihm fort:

Orosius VIII. 33, 9. | Jordanes Get. XXIV. 121.

Tertio decimo autem anno Post autem non longi tem-
imperii Valentis, hoc est parvo | poris intervallo, ut refert Oro-
tempore postea quam Valens | sius, Hunnorum gens omni
per totum Orientem eccle- | ferocitate atrocior exarsit in
siarum lacerationessancto- | Gothos . . .



404

rumque caedes egerat, radix
illa miseriarum nostrarum co-
piosissimas simul frutices ger-
minavit. siquidem gens Hun-
norum diu Inaccessis seclusa
montibus, repentina rabie per-

J. Friedrich

O ViRl 328
et quia tunc Valens impe-
rator Arianorum perfidia sau-
cius nostrarum partium
omnes ecclesias obturrasset

suae parti fautores ad illos

cita exarsit in Gothos . diriget praedicatores

Es ist klar und bedarf keines besonderen Beweises, daf
Jordanes durch ,nostrarum partium omnes ecclesias in seiner
Weise die Worte des Orosius ,per totum Orientem ecclesiarum®
wiedergibt. Ist es doch byzantinischer Sprachgebrauch, das
ostromische Reich im Gegensatz zu dem westrémischen mit
»partes nostrae“ zu bezeichnen, z. B. Justinian in einem
Schreiben an Papst Hormisda: totus mundus partium nostra-
rum conversus ad unitatem moras non patitur, Thiel p. 834.
In einem andern: Nam quanta quaestio in partibus nostris
orta est, ib. p. 886. Dagegen schreibt Papst Symmachus an
die illyrischen Bischofe: in partibus vestris, ib. p. 719, die
Legaten des Papstes Hormisda aus Konstantinopel: Ista ad
notitiam beatitudinis vestrae festinavimus referre, ut nihil vos
lateat, quod in istis partibus agitur, ib. p. 900,‘Hormisda an
sie: et pene universos homines illarum partium per cunctantibus
diversa et dissimilia nuntiantur, ib. p. 926, und an Bischof
Possessor in Konstantinopel: redivivam in illis partibus in-
fidelium perversitatem vigere suspiras, ib. p. 927. Wenn daher
Jordanes ,totus Oriens“ des Abendlinders Orosius in ,partes
nostrae® #ndert, so sagt er ebenso bestimmt, daf er im ost-
rémischen Reiche lebt, als Justinian, wenn er von sich ,in
partibus nostris* schreibt. Ein zwingender Grund aber, von
dieser Auffassung abzugehen und mit Simson') unter ,nostra-
rum partium ecclesiae die Kirchen unserer ,Partei, nédmlich

der Athanasianer, zu verstehen, ist nicht vorhanden. Fiir Jor-

1) Auch Mommsen scheint die Worte wie Simson aufgefafit zu
haben, da er sowohl p. 89 als p. 92 die Worte des Orosius unberiicksichtigt

liefi; p. XXVII nur sagt, daBl Jord. Get. 121 Orosius zitiere (in Dezug
auf dic Hunnen).



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 405

danes sind auch die Athanasianer oder Niciiner keine Partei,
sondern die Christen: sic quoque Vesegothae a Valente im-
peratore Arriani potius quam Christiani effecti, Get. 132, denen
die Arianer als Sekte gegeniiberstehen: omnem ubique linguae
huius nationem ad culturam huius sectae invitaverunt, Get. 183.
Thm ist daher seine, die nicénische Kirche die Kirche, ohne
jeden Zusatz, so daB er sogar ,catholica®, wo es in seiner
Vorlage steht, weglifit, wie Rom. 315: ammodumque religiosus
ecclesiae enituit propagator, Marcell. Com. a. 379: ammodum
religiosus et catholicae ecclesiae propagator; Rom. 342: qui
perfidia Nestoriana inflatus multa contra ecclesiam temptavit
protinus agere, Marcell. Com. a. 476: dum contra fidem catho-
licam Nestoriana perfidia intumescens conatur adsurgere;
Rom. 359: sicut nec ipse ecclesiae iura servavit, Marc. Com.
a. 494: Anastasius imperator contra orthodoxorum fidei maie-
statem intestina coepit proelia commovere.

Nicht minder bestimmt sagt Jordanes in seinem Schreiben
an Castalius, daB er bei Abfassung seiner Gotengeschichte
weder im Ostgotenreiche noch in seiner Nihe, sondern im
Ostreich sich aufhielt: et si quid parum dictum est et tu, ut
vicinus genti (Gothorum), commemoras, adde, p.54. Es hat
daher auch Wattenbach nicht umhin gekonnt, dies zuzuge-
stehen, und diesem zwingenden Beweise nur dadurch entgehen
konnen, daB er Jordanes gerade in dieser Zeit sich in der
Begleitung des Papstes Vigilius in Konstantinopel oder in
Chalcedon aufhalten lief;, — eine Annahme, die sich als durch-
aus unzuliissig herausstellen wird.

Nur zu einem Aufenthalt im Ostreich pafit es, wenn Jor-
danes Get. 37, wo er von den Bulgaren spricht, schreibt: ultra
quos (Acatziros) distendunt supra mare Ponticum Bulgarum
sedes, quos notissimos peccatorum nostrorum mala fecerunt,
oder Get. 119 in Hinsicht auf die Einfille der Venether, Anten
und Sclavinen ins Ostreich: qui quamvis nune, ita facientibus
peccatis nostris, ubique deseviunt, tamen tunc omnes Herma-
narici imperiis servierunt. Denn ein Bewohner des von diesen
Feinden noch nicht bedrohten Westreichs wiirde hier kaum



406 J. Friedrich

von ,peccatis nostris“ gesprochen haben. Dazu kommt, daf
,peccatum® einen ganz spezifischen Sinn hat, der nur im ost-
romischen Reich gebriduchlich war, niimlich die Nachlissigkeiten,
verkehrten oder unrichtigen Handlungen des Kaisers, der Heer-
fithrer u. s. w. als ,peccata, duaprjuara® zu bezeichnen.

So gebrauchte Kaiser Justinian selbst das Wort in der
Praefatio der Nov. XXXI vom J. 536: Quae sine utilitate con-
fusa 1acent, ea si ad convenientem ordinem perveniant et
pulchre disponantur, non eadem, sed aliae res, ex malis pulchrae,
ex inornatis ornatae, ex inordinatis ante et confusis ordinatae
et distinctae apparent. Qua in re quum et in Armeniorum
regione peccatum esse inveniamus — dGuagpravéusvor bQovres —
in unam harmoniam eam redigendam, et pulchro ordine con-
stituto conveniens robur illi dandum, ac decentem ordinem
tribuendum esse existimavimus. In diesem Sinn findet sich
»peccatum, peccare“ in vielen Stellen auch bei Procopius.
Arcana c. 18: Quae in Africa, haec et in Italia peccavit (Ju-
stinianus) — dnravra ydo 8oa & Ay, wdvradda adrd fjuap-
wdyy 1b. ¢. 7: Haec quae Byzantii turbulenti homines tunc
ausi sunt, minus offensorum anxerunt animos, quam quae Jus-
tinianus commisit in rempublicam — 4 ta 7pos ‘loveTwiavod
& iy molueiav Gpaprydévia . .. Peccavit, inquam, Justinianus
non modo quod afflictorum minime querelas admitteret —
Hpaorave 8¢ ody Gre... bell. Goth. IV. 13: Jam vero hic ma-
gister militiae (Bessas), dum in ea parte laborare negligit,
propemodum manu sua Laziam hosti tradidit, irae imperatoris
admodum securus. Solebat enim Justinianus Augustus prae-
fectorum peccatis multum indulgere — va molda zoic dpyovow
duagrdrvover — quo fiebat, ut saepius contra vitae institutum
et in Rempublicam palam delinquerent; ib. IIL. 1: Caeteri vero
duces, cum inter se pares essent, et omnia ad privatam utili-
tatem referrent, Romanos iam expilare, et milibum iniuriis
permittere coeperunt. Ac nec sibi satis consulere sciebant, neec
milites habebant dicto audientes. Quare ab illis saepe pecca-
tum est — 8w O wolddd Te adroic Huagriidy — resque omnis
Romana brevi tempore pessum abiit; ib. IIL. 11: Belisarius,



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 407

vocata concione, Gothos, qui aderant, ac milites Romanos his
fere verbis allocutus est: Non hodie primum contigit, o viri,
ut res virtute paratae vitio dilaberentur. Nam haec iam inde
olim rebus humanis alte insita imbecillitas fuit, et praeclara
multa virorum proborum acta evertit delevitque scelestissimorum
improbitas. Hinc nata est ruina rerum imperatoris: qui prave
hactenus facta corrigere adeo cupit, — 8¢ 0 rosotror td
auagtyuéva dnavopdody Povietar — ut consilio domandi ad
vos me destinavit, ut reparem sarciamque si quid a praefectis
non recte vel in milites ipsius, vel in Gothos, patratum est.
Nihil omnino peccare, neque humanum est, neque intra rerum

naturam positum — 7o uéy ody und Smwoelv auagrdvew ovte
avdoddmvor — peccata autem emendare — 10 0¢ Ta QuUAQTY-
wéva &mavopoty — imperatorem decet, nec parum illis con-

venit, quos ex animo diligit.

In gleichem Sinn gebraucht auch Jordanes ,peccata®
Rom. 863: postea vero facientibus peccatis in die sabbati
sancti paschae inito certamine, exercitui et non duecis instinctu
in fluvio Euphrate, fugiens Parthos, Romanus numerosus ruit
exercitus. Denn ,peccata“ bezieht sich nicht, wie man etwa
vermuten konnte, darauf, daf der Kampf am Sabbat des Pascha
begonnen wurde, sondern, wie Jordanes selbst durch die Worte
,exercitui et non ducis instinctu® andeutet und aus der aus-
fithrlichen Erzihlung des Procopius hervorgeht, auf den Wider-
spruch der Soldaten und Unterfiithrer, der Belisar veranlaBte,
an diesem Tage den Kampf zu erdffnen.!) Und auffallender-
weise nennt auch Procopius; wie Jordanes, die Haltung des
Heeres und der Unterfiihrer ,peccare“: Id cum militibus duces
nonnulli generositatis ostentatione peccarunt, fHudoravor, bell.

1) Da Marcellinus Com. a. 529, mit dem Jordanes sonst iiberein-
stimmt, diese Stelle nicht hat, mochte Mommsen in der Einleitung zu
seiner Ausgabe des Marc. Com. p. 54 vorschlagen: Jordanem una cum
Marcellianis adhibuisse chronica altera, fortasse ea ipsa a quibus pendet
Marcellinus et adhibitis iis Marcelliana aliquoties auxisse. Dazu mochte
ich noch darauf hinweisen, daf Jordanes plotzlich auch ,iudices‘ statt
»duces“ bei Marcellinus hat, Rom. 363. 369. 379.



408 J. Friedrich

Pers. I. 18. Die gleiche Bedeutung kann aber ,peccata“ nur
haben in den schon angefiihrten Stellen Get. 37: ultra quos
distendunt supra mare Ponticum Bulgarum sedes, quos notissinios
peccatorum nostrorum mala fecerunt, und ib. 110: Venethi,
Antes, Sclaveni, qui quamvis nunc, ita facientibus peccatis
nostris, ubique deseviunt . . ., so dafy Jordanes damit eigent-
lich das namliche sagt, was z. B. Marcell. Com. mit ,nullo . . .
milite resistente ausdriickt, a. 502: Consueta gens Bulgarorum
depraedatam saepe Thraciam, nullo Romanorum milite resistente,
iterum devastata est.

Eine #cht ostromische, nicht von Jordanes selbst, wie
Mommsen p. IX meint, erfundene Phrase ist es, wenn Koénig
Aithanarich, nachdem er auf Einladung des Kaisers Theodosius I
nach Konstantinopel gekommen war, ausruft: deus sine dubio
terrenus est imperator, Get. 143. Denn es sprechen nicht nuar
die Kaiser selbst von sich als ,numen“ oder von ihrer ,divi-
nitas, dedrys®, Cod. I. 1, 3, sondern auch ihre Untertanen
nennen, besonders den Barbaren gegeniiber, ihren Kaiser Gott
(9eds), die Barbarenfiirsten aber Menschen, was, wie Priscus
p. 170 erziihlt, am Hofe des Attila sehr iibel aufgenommen
wurde: Inter epulas barbart Attilam, nos vero imperatorem
admirari et extollere. Ad quae Bigilas dixit, minime iustum
esse, deum cum homine comparare, hominem Attilam, deum
Theodosium vocans. Id aegre tulerunt Hunni, et sensim ira
accensl exasperabantur. Nos vero alio sermonem detorquere,
et eorum iram blandis verbis lenire. Von dieser Bezeichnung
des Kaisers als Gott hatte auch Koénig Aithanarich gehért und
sich daran gestoken, wie der ganze Wortlaut seines Ausrufes
zeigt: ,en“, inquit, ,cerno, quod saepe incredulus audiebam,
deus sine dubio terrenus est imperator®, aber in Konstantinopel
eignet auch er sich die ostromische Anschauung an. Doch
mag ,terrenus, eine dem Aithanarich kaum zuzutrauende
Kliigelei, von Jordanes eingeschoben sein, um ,deus“, wie in
der Anrede des sterbenden Theoderich d. G., Get. 304, auf
das christliche ,post deum® herabzudriicken: principemque
Orientalem placatum semper propitiumque haberent post



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 409

deum.') Ebenso ostromisch, aber jordanisch gefiirbt, ist die Wen-
dung Get. 282: factusque (Theodericus) consul ordinarius, quod
summum bonum primumque in mundo decus edicitur, denn ganz
so gebraucht sie Procopius, um die Grofe eines Verbrechens
hervorzuheben: Missi ex senatu qui de scelere inquirerent,
primum quidem Joannem in vincula coniecerunt: deinde nudum
non secus ac latronem aut grassatorem lussere sisti, virum, qui
et praetorii praefecturam gesserat, qui patriciorum ordini fuerat
aseriptus, qui ad sellam consularem, quo nihil maius in repu-
blica Romana videtur esse, ascenderat, bell. Pers. I. 25. Und
in dhnlicher Weise hebt Malchus p. 235 gegeniiber Theodericus
Triarii den Titel ,magister praesentis militiae* hervor: Theu-
derichus magister equitum et peditum praesentis militiae con-
stitueretur, quae dignitas maxima habetur (efc wyr &réoav yijy,
setzt der griechische Text hinzu).

Nirgends aber zeigt sich Jordanes von dem ostromischen
Geist so durchdrungen, als in seiner Darstellung der Riick-
eroberung Afrikas durch Belisar, und Mommsen p. X hat es
auch nicht unterlassen, kurz auf diese ,byzantinischen Farben*
hinzuweisen. Nachdem aber Simson, NA. 22, 743, nicht blos
ausfiihrlicher dariiber gehandelt, sondern darin ein besonderes
Interesse des Jordanes fiir Westafrika erblickt hat, so daf er
schlieflich zu der, allerdings nur ,mit grofier Vorsicht* auf-
gestellten Hypothese kam, Jordanes konnte in der zweiten
Hiilfte seines Lebens sogar Bischof eines der vielen afrikanischen
Bistiimer gewesen sein, muf ich doch eingehender, als es
Mommsen tat, darauf zuriickkommen. Der noch zu besprechende
eine Punkt ist aber, dak Jordanes ,in den Get. 33 wie in den
Rom. 366. 385 mit besonderer Befriedigung und Emphase her-
vorhebe, daf Justinian und Belisar diesen Teil des rémischen
Reiches ,durch Gottes Gnade* wiedergewonnen haben, und auch
nach der Zerstorung des Vandalenreichs ein Aufstand der Mauren

1) Schon Tertullianus ad Scapulam 2: Colimus ergo imperatorem
sic, quomodo et nobis licet et ipsi expedit, ut hominem a deo secundum,
et quidquid est, a deo consecutum, solo deo minorem. Hoc et ipse volet.
Sic enim omnibus maior, dum solo vero deo minor est.



410 J. Friedrich

it Gottes Hilfe' niedergeschlagen worden sei.* Der andere
Punkt betrifft die Lobeserhebungen des Belisar: gloriosissimus;
fidelis, fidelissimus; victor ac triumphator Justinianus imp. et
consul Belisarius Vandalici, Africani Geticique dicentur.

Ich mubs aber bekennen, daf ich in den Ausdriicken ,durch
Gottes Gnade®, ,mit Gottes Hilfe“ nichts auffallendes entdecken
kann. Hat ja Simson selbst mit Mommsen auf Marcellinus
Com. a. 534: provincia Africa ... volente deo vindicata est,
hingewiesen, der iibrigens auch a. 536 schreibt: Belisarius
favente domino Romam ingreditur. Diese und dhnliche Phrasen
sind dem Jordanes so geliufig, daB er sie an unzihligen Orten
wohl oder iibel anbringt und sogar Rom. 342 ,volente deo“
einschiebt, wo es die von ihm abgeschriebene Stelle des Marcell.
Com. a. 476 nicht hat. Dazu ist es die Anschauung des Jor-
danes, daf namentlich im Krieg die Hilfe Gottes entscheidend
sei: quia non est liberum quodcunque homo sine notu dei
disposuerit, Get. 157; sed nihil valet multitudo imbellium, prae-
sertim ubi et deus permittit et multitudo armata advenerit,
Get. 119.') Doch gebe ich zu, daB Jordanes die Ausdriicke,
die er in der Darstellung des Gotenkriegs nicht gebraucht,
gerade bei Afrika aus besonderen Griinden angewendet haben
konnte. Schon der Umstand, daf er bei der Eroberung Afrikas
durch Geiserich gesagt hatte: ubi a divinitate, ut fertur,?)
accepta auctoritate diu regnans ..., Get. 169, konnte ihn ver-
anlassen, auch die Riickerorberung durch Belisar ,iuvante deo“
geschehen zu lassen. Es hatte aber der Vandalische Krieg
und sein rasches Ende fiir die Zeitgenossen iiberhaupt etwas
Wunderbares an sich.

Von verschiedenen Seiten, so wird erzihlt, wurde Kaiser
Justinian auf Grund prophetischer Eingebungen zum Kriege

1) Procopius, b. Goth. IIl. 13 sagt ibrigens ebenfalls von Belisar:
sed illi deum obstitisse, volentem Totilae Gothisque opitulari; eoque
factum, ut optima consilia in contrarium ceciderint Belisario.

2) Excerpta ex Idatio, Migne LXXI 704: Post pauco tempore mare
traducta in Mauretania, credo divino nutu, fera ducente, cum Wandalis
vadando, transivit.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 411

gedriingt. Als er auf den Rat des Praef. Praet. Johannes Cap-
padox in seinem Kriegseifer nachlief, kam sogleich aus dem
Orient ein Bischof und kiindigte ihm den in einem Traum-
gesichte erhaltenen Befehl Gottes an, den Krieg zu fiihren,
denn ,haec dixit dominus: bhellanti ipsi adero, subque eius
imperium Africam subiungam®, worauf sich der Kaiser nicht
mehr vom Kriege habe zuriickhalten lassen, bell. Vand. I. 10.
Auch der im Orient hochverehrte h. Saba erschien und sagte
nach dem Vortrag von fiinf Bitten dem Kaiser: Et credo et
confido, deum pro hisce quinque ipsi gratis operibus adiunc-
turum imperio vestro Africam et Romam, omnemque reliquam
Honorii ditionem, quam amiserunt qui ante vestram piissimam
serenitatem imperarunt. insuper uti vos Arianam haeresim
cum Nestoriana et illa Origenis e medio tollatis, atque a lue
harum haereseon liberetis ecclesias dei. Unter den Arianern
habe er aber die (Ost)goten, Westgoten, Vandalen und Gepiden
verstanden: De Arii quidem haeresi, quandoquidem Gothi,
Visigothi, Vandali et Gepidae, qui Ariani erant, in toto Occi-
dente dominabantur, noratque omnino ex inspiratione, impera-
torem ipsos devicturum. Der Kaiser habe auch ohne Zégern
die Bitten des h. Saba erfiillt, und Gott seine Vorhersagung
vollbracht: quae vero ei praedixerat, benignué operatus est
deus, Cyrilli vita s. Sabae ¢. 72. 73.

Insbesondere aber das rasche Ende des Vandalenkriegs
wurde allgemein wie ein Wunder betrachtet, und nicht blof
Jordanes Rom. 866, auch Procopius bell. Vand. IV. 7, bell.
Goth. III. 1, vita s. Sabae ¢. 74 und Continuatio epitomae His-
panae (der Chronik des Hydatius) p. 36 heben die kurze Zeit,
in der der Krieg beendigt wurde, hervor. Dann braucht man
sich auch nicht zu wundern, daB Jordanes dies ,iuvante deo*
geschehen lieB. Aber sowohl er als Procopius und Cyrillus,
der Biograph des h. Saba, folgen hierin nur der Auffassung,
die Kaiser Justinian selbst 534, also unmittelbar nach dem
Vandalenkrieg, fixiert hat.

Cod. I. 27 ist nimlich eine formliche Freudenhymne auf
das Ende des Krieges und enthilt bereits alle charakteristischen

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. K1. 28



412 J. Friedrich

Merkmale, welche die zeitgendssischen Schriftsteller spiter
hervorheben. In den Kaisertitel ist ,Alanicus, Vandalicus,
Africanus“ aufgenommen. Die Konstitution selbst aber beginnt
mit den Worten: Quas gratias aut quas laudes domino deo
nostro J. Chr. exhibere debeamus, nec mens nostra potest con-
cipere, nec lingua proferre. Multas quidem et antea a deo
meruimus largitates, et innumerabilia circa nos eius beneficia
confitemur, pro quibus nihil dignum nos egisse cognoscimus,
prae omnibus tamen hoe, quod nunc omnipotens deus per nos
pro sua laude et pro suo nomine demonstrare dignatus est,
excedit omnia mirabilia opera, quae in saeculo contigerunt, ut
Africa per nos tam brevi tempore reciperet libertatem, antea
nonaginta quinque annos a Vandalis captivata, qui animarum
fuerant simul hostes et corporum ... Quo ergo sermone aut
quibus operibus dignas deo gratias agere valeamus, qui per
me, ultimum servum suum, ecclesiae suae iniurias vindicare
dignatus est, et tantarum provinciarum populos a iugo servi-
tutis eripere? Quod beneficlum dei antecessores nostri non
meruerunt, quibus non solum Africam liberare non licuit, sed
et ipsam Romam viderunt ab eisdem Vandalis captam, et
omnia imperialia ornamenta in Africam exinde translata. Nunc
vero deus per suam misericordiam non solum Africam et omnes
elus provincias nobis tradidit, sed et ipsa imperialia ornamenta,
quae capta Roma fuerant ablata, nobis restituit. Ergo post
tanta beneficia, quae nobis divinitas contulit, hoc de domini
dei nostri misericordia postulamus ... Deo itague auxiliante,
pro felicitate reipublicae nostrae per hanc divinam legem san-
cimus, ut omnis Africa, quam nobis deus praestitit per ipsius
misericordiam, optimum suscipiat ordinem ... Licet enim per
omnes provincias nostras deo iuvante festinemus, ut illaesos
habeant collatores, maxime tamen tributariis dioeceseos Afri-
canae consulimus, qui post tantorum temporum captivitatemn
meruerunt deo iuvante per nos lumen libertatis adspicere. Und
in #hnlicher Weise hebt unter dem gleichen Titel und in dem
nimlichen Jahr der kaiserliche Erlafy an Belisar mag. mil. per
Orientem an, der die militiirische Organisation Afrikas an-



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 413

ordnet: In nomine d. n. J. Chr. ad omnia consilia omnesque
actus semper progredimur. Per ipsum enim iura imperii sus-
cepimus, per ipsum pacem cum Persis in aeternum confirma-
vimus, per ipsum acerbissimos hostes et fortissimos fyrannos
deiecimus, per ipsum multas difficultates superavimus, per ipsum
Africam defendere et sub nostrum imperium redigere nobis
concessum est...; deo annuente, culus auxilio nobis restitutae
sunt (Africanae provinciae). Vgl. auch Institut. prooem. § 1.

Wie der erste Erlag Justinians das Schema fiir- die Dar-
stellung des Vandalenkrieges wurde, geht auch daraus hervor,
dal die Feststellung desselben: antea nonaginta quinque annos
a Vandalis captivata, sofort in die Fortsetzung der Chronik
des Marcell. Com. iibergeht: a. 534. Provincia Africa, quae
in divisione orbis terrarum a plerisque In parte tertia posita
est, volente deo vindicata est. Carthago quoque civitas eius
anno excidionis suae nonagesimo sexto pulsis devictisque Van-
dalis . . . recepta est, und daB auch Jordanes sie nicht vergal:
sic Africa, quae in divisione orbis terrarum tertia pars mundi
describitur, centesimo fere anno a Vandalico lugo erepta in
libertate revocata est regni Romani, Get. 172. Und wer meint
nicht, in den Worten des Procopius tiber die Krgebung des
Vandalenkonigs Gelimer die Justinians durchklingen zu horen:
Multa quidem alia, supra spem omnem posita, aetates omnes
praeteritae viderunt accidere, et consequentes videbunt: quandiu
eadem erit humanae vitae conditio. Fiunt enim, quae non
posse fieri videbantur; et quae habita saepe sunt inpossibilia,
postea cum extiterunt, admirabilitatis plurimum habuere. Num
autem iis, quae hic narrantur, similia aliquando contigerint,
mihi non est promptum dicere. Quantum est, quod quina ad-
venarum millia (tot enim equites, qui soli bellum gessere cum
Vandalis, secum advexerat Belisarius), cum portum, in quem
appellerent, non haberent, Gizerici abnepotem eiusque regnum,
divitiis ac militibus pollens, everterint tam brevi tempore.
Mirandum profecto seu fortunae, seu virtutis opus, bell. Vand.
IL. 7. Es schreibt jedoch auch Cyrillus, vita s. Sabae c. 74,
den Vandalen- und Gotensieg zusammenfassend, ganz im Sinne

28*



414 J. Friedrich

Justinians: Et imperator quidem his omnibus constitutis, datis-
que sancto seni iussionibus, dimisit eum in pace. Deus vero
remunerationem imperatori infinite multiplicatam praebuit,
senisque prophetiam ad effectum perduxit. Qui imperator
paullo post tempore duo tropaea erexit, et coronas duarum
victoriarum tulit, quales nondum antea ulli praecedentium im-
peratorum contigerat reportare. Africam enim et Romam a
perduellionibus detentas recuperavit, duosque reges adductos
Constantinopolim vidit, atque ita terrae marisque dimidiam
partem brevi tempore Romanorum imperio restituit;!) tum
Occidente toto a servitute tyrannorum, qui Arriani erant, li-
berato, divinis constitutionibus edixit, Arrianis ubique auferri
ecclesias,?) iuxta divini senis mandatum sive praedictionem.

Justinian war denn auch Belisar in hohem Grade dankbar
und zeichnete 1hn mit den KEhren aus, die einst den alten
romischen Heerfithrern zuteill wurden, welche die gréften und
berithmtesten Siege erfochten hatten, und die seit ungefihr
600 Jahren auBer Titus, Traian und den Kaisern, die irgend
eine barbarische Nation besiegt hatten, niemand erfahren hatte:
Postquam Byzantium Belisarius cum Gelimere Vandalisque ad-
venit, honoribus affectus est, qui quondam Romanis ducibus,
maximas clarissimasque victorias consecutis, decernebantur: cum
nemo iam ab annis circiter DC. adeptus eos fuisset, praeter
Titum, Traianum ac caeteros imperatores, qui ducto in bar-
baram aliquam nationem exercitu, victores redierunt. Etenim
spolia et captivos spectandos exhibens, pompam, sive, ut Romani
appellabant, triumphum, per urbem mediam duxit, non veteri
tamen more. Siquidem a suis aedibus in circum usque pedibus
processit, ibique a carceribus ad solium imperatoris, bell. Vand.

1) Procop. bell. Goth.III. 1 sagt von Belisar: duas adeptus victorias,
quales nemo unquam antea retulisset: quippe qui captivos reges duos
advexisset Byzantium: praeter opinionem in Romanorum manus adduxisset
progeniem ac thesauros Gizerici et Theoderici . .. atque exiguo tempore
dimidiam fere et terrae et maris partem imperio recuperasset. Cyrillus
und Procopius scheinen die gleiche Quelle beniitzt zn haben.

2) Das Dekret gegen die Arianer ist aus dem J. 535, Nov. XXXVIL



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 415

II. 9. Da konnte es nicht iiberraschen, wenn auch Jordanes
in die hochsten Lobspriiche auf Belisar ausbriche. Er tut es
aber nicht. Denn wenn er Belisar Get. 172 fidelis ductor,
307 fidelissimum suum patricium, 313 fidelissimum consulem
nennt, so ist das nur im Gegensatz zu ,duces infideles gesagt:
et quae dudum ignavis dominis ducibusque infidelibus a rei
publicae Romanae corpus gentilis manus abstulerat, a sollerte
domino et fideli ductore nunc revocata hodieque congaudet,
Get. 172. In den Worten aber ,per virum gloriosissimum
Belisarium mag. mil. Orientalem, exconsulem ordinarium atque
patricium® ist ,gloriosissimum® der Belisar zukommende Titel.
Justinian selbst schlieft seinen Erlak Cod. I. 27 an Belisar,
mag. mil. per Orientem, mit ,gloria tua“, und Nov. XXII. 46
spricht er von einer lex, quae sub consulatu Belisarii glorio-
sissimi 17 Kal. April. edita est, worin noch eine ganze Reihe
Wiirdentriiger mit dem Priidikat ,gloriosissimus“ aufgezihlt
wird, an die die Novelle ergangen sei. Frater noster glorio-
sissimus Vitalianus schreibt Justinian auch an Papst Hormisda,
Thiel p. 836. Man wird aber auch auf Get. 315: haec
laudanda progenies (Amalorum) laudabiliori principi cessit et
fortiori duci manus dedit, cuius fama nullis saeculis nullisque
silebitur aetatibus, sed victor ac triumphator Justinianus im-
perator et consul Belisarius Vandalici Africani Geticique di-
centur, — kein zu groBes Gewicht legen diirfen. Die Worte
bekunden nur den méchtigen Eindruck, den die Siege Belisars
auf die Zeitgenossen gemacht haben. Es hat aber auch Jor-
danes gar nicht mit Unrecht fiir Belisar die Ehrentitel ,Van-
dalicus, Africanus Geticusque® gefordert. Denn wenn Justinian
dem Sieger Belisar einen Triumph gewihrte, wie er den alten
Heerfithrern nach den groften Schlachten und den Kaisern
nach Besiegung einer barbarischen Nation zukam, so durfte
es wohl die Meinung des Jordanes sein, daB ihm, wie jenen,
der Titel der besiegten Volker, also Vandalicus, Africanus,
Geticus, gebiihre, wie er z. B. auch Rom. 275 schrieb: sic quo-
que triumphans Parthicus ... dictus est, statt: Huic cogno-
mina ex victoriis quaesita sunt, in seiner Vorlage Rufus c. 21.



416 J. Friedrich

Auch Procopius, bell. Goth. III. 1, fiigt seiner Bemerkung, nach
dem gotischen Kriege habe Justinian dem Belisar keinen
Triumph gewihrt, die Worte bei: Nihilominus tamen in ore
omnium vigebat Belisarius, duas adeptus victorias, quales nemo
unquam antea retulisset, was doch auch nichts anderes heifit,
als Belisar sei von aller Welt als Vandalen- und Gotensieger
gefeiert worden. Auf keinen Fall kann aber aus diesen Worten
des Jordanes gefolgert werden, daB er ein afrikanischer Bischof
gewesen sei und als solcher Belisar iiberschwiinglich gefeiert habe.

Hieran fiige ich noch einige Bemerkungen iiber die Heirat
des Germanus, des Brudersohnes des Kaisers Justinian, mit
Mataswinth, der Enkelin Theoderichs d. G. und Witwe des
Konigs Vitigis, und iiber die daran gekniipfte Hoffnung, um
zu zeigen, daB Jordanes auch hier sich ganz in dem ostrémischen
Gedankenkreis bewegt. Er erwihnt die Heirat an drei Stellen:
Rom. 382: contra quem (Totilam) Germanus patricius dum
exire disponit cum exercitu, Mathasuentham Theoderiei regis
neptem et a Vitigis mortuo relictam, tradente sibi prineipe
in matrimonio sumptam, in Sardicense civitate extremum hali-
tum fudit, relinquens uxorem .gravidam, quae post eius obitum
postumum ei edidit filium vocavitque Germanum; dann am
Schluf der Genealogie der Amaler, Get. 81: mortuoque in
puerilibus suis Athalarico Mathesuenthae Vitigis est copulatus,
de quo non suscepit liberum; adductique simul a Belisario
Constantinopolim: et Vitigis rebus excedente humanis Germanus
patricius fratruelis Justiniani imp. eam in conubio sumens
patriciam ordinariam fecit; de qua et genuit filium item Ger-
manum nomine. Germano vero defuncto ipsa vidua perseverare
disponit; und drittens Get. 314: Mathesuentham vero iugalem
eius (Vitigis) fratri suo Germano patricio coniunxit imperator.
de quibus post humatum patris Germani natus est filius idem
Germanus. in quo coniuncta Aniciorum genus cum Amala stirpe
spem adhuc utriusque generi domino praestante promittit. Die
vierte Stelle Get. 251 bietet nichts besonderes. Aus den drei
anderen crgibt sich aber, daf Kaiser Justinian selbst zu dieser
Heirat, welche das kaiserliche Geschlecht mit dem koniglichen



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 417

der Amaler verband, die Initiative ergriff, und daB die Ver-
bindung stattfand, als Germanus im Begriffe war, nach Italien
gegen die Ostgoten zu ziehen. Von dem nachgeborenen Sohn
des Ehepaares gibt iiberhaupt nur Jordanes Kunde. Nun ver-
steht es sich von selbst, daB Justinian diesen Schritt nicht
tat, ohne mit ihm einen bestimmten Plan zu verbinden. Wihrend
aber Jordanes von ihm schweigt, ist Procopius um so mitteil-
samer iiber ihn. Kr schreibt schon von der Heirat der Mata-
swinth mit Kénig Vitigis in Ravenna: Eo cum pervenisset,
Matasuntham Amalasunthae filiam maturam iam viro virginem,
invitam duxit in matrimonium, ut certius sibi regnum assereret
hoe intimo nexu cum stirpe Theoderici, bell. Goth. I. 11, und
zeigt dadurch, daB man im Ostreich die Bedeutung sehr gut
kannte, welche die Ostgoten der Abstammung von Theoderich
beilegten. Anderwirts setzt er auseinander, daf man in Kon-
stantinopel gerade diese Kenntnis beniitzen wollte, um die
Goten in Verlegenheit zu versetzen und vielleicht zur Ergebung
zu bewegen. Sie wurde férmlich in den Kriegsplan aufge-
nommen : Germanus sollte nicht blot Mataswinth heiraten, son-
dern auch in sein Lager mit sich nehmen, in der Hoffnung,
die Goten wiirden aus Ehrfurcht vor der Enkelin Theoderichs
die Waffen nicht gegen sie erheben: Ac primum quidem, cum
viduus, mortua pridem coniuge Passara, natam ex Amala-
suntha Theoderici filia Matasuntham, post Vitigis obitum, uxorem
duxisset, eam secum assumpsit. Sperabat enim fore, ut, si
uxorem in castris haberet, Gothi, iusta prohibiti reverentia,
in eam arma non tollerent, regni Theoderici atque Atalarici
memores. Und der Plan schien zu gelingen. Denn als die
Kunde davon nach Italien kam, gerieten die Goten in Angst
und Zweifel zugleich, ob sie mit dem Geschlecht des Theoderich
Krieg fithren diirften: His aliisque amplioribus in Italia nun-
tiatis . . . Gothi simul timere, simul ambigere, num sibi cum
Theoderici stirpe bellandum esset. Die Hoffnung, welche man
auf die Heirat der Mataswinth mit Germanus und auf ihre
Anwesenheit im romischen Lager gesetzt hatte, schlug aber
fehl; Germanus erkrankte und starb in Sardika, nachdem er



418 J. Friedrich

eben den Befehl zum Aufbruch nach Italien gegeben hatte,
bell. Goth. III. 39. 40. Doch ganz gab man, wie Jordanes
berichtet, die Hoffnung nicht auf, da der aus dieser Heirat
entsprossene jiingere Germanus die Verbindung des kaiserlichen
Geschlechtes mit dem koniglichen der Amaler fortsetze, und
diese Verbindung ,beiden Geschlechtern, wenn es Gott gewihre,
noch Hoffnung verheiBe“, Get. 314. Denn Jordanes spricht
hier nicht von einer Hoffnung, die er persénlich auf den
jingeren Germanus setze, sondern von der Hoffnung, welche
beide Geschlechter auch nach dem Tode des #lteren Gtermanus
noch festhalten und auf seinen und der Mataswinth Sohn iiber-
tragen haben. Worauf aber diese Hoffnung des Hofes gerichtet
war, sagt er leider nicht. Man kann deshalb nur vermuten,
da man in Konstantinopel noch immer hoffte, durch den
jingeren Germanus den Plan durchfithren zu konnen, welcher
der Heirat seines Vaters mit Mataswinth und der Anwesenheit
der Mutter im Lager zu Grunde lag, nimlich die Ostgoten
von der Waffenerhebung gegen den Amaler abzuhalten und
sie — nach dem Beispiele der letzten Amalerin und damit des
Amalergeschlechtes selbst — zur freiwilligen Unterwerfung
unter die Ostromer zu bewegen.!) Dariliber aber, wie dieser
Plan doch noch ausgefiihrt werden sollte, ist nicht einmal eine
Vermutung zuldssig. Denn nur was zunichst geschah, erzéhlt
Jordanes noch: Germano vero defuncto ipsa vidua perseverare
disponit, Get. 81 — eine Mitteilung, die uns Jordanes auch
mit dem ostromischen Recht vertraut zeigt.

Der Entschluf der Mutter, Witwe bleiben zu wollen,
schlieft nimlich eine Rechtshandlung in sich, welche nach dem

1) Mommsen p. 1X dagegen: harum rerum Jordanes gquodammodo
spectator fuit (nam obiit Germanus Serdicae in Dacia mediterranea
ibidemque probabile est filium natum esse), et si quid certi in mente
habuit de infante eo tempore, quo scripsit, vix anniculo, potest cogita-
visse de successione eins in imperium Romanum manente ita in domo
Justiniani, sed delata simul ad progeniem Amalorum, quo sine dubio
maius et felicius nihil accidere potuit homini Gotho addicto imperio
Orientis.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 419

Tode des Mannes von der Witwe vorgenommen werden muBte,
und welche darin bestand, daB Mataswinth zu den Akten er-
klirte, sie werde keine neue Ehe eingehen, die Tutel iiber ihren
Sohn fiihren und die vorhandenen Giiter verwalten. Das setat
wenigstens die praefatio der Nov. CLV als gesetzmiiBig voraus,
da es dort heifit: Die Tochter des Sergius ,magnificae memoriae*
habe sich {iiber ihre Mutter Auxentia beschwert: quae apud
acta dixit, se ad secundas nuptias non venturam, tutelam sus-
cepisse, et praestito iureiurando') legibus nostris hac de re
definitis bona administrasse; his autem ab ipsa peractis, quasi
nullum iusiurandum ab illa praestitum et aspernabilis substantia
relicta esset, pauca quaedam 1n inventario a se confecto de-
signasse, postea vero secundas nuptias contraxisse, quum Petrum
ipsa tutorem nominasset, et duos quidem ex secundo illo ma-
trimonio habuisse liberos, quam vero non recte erga ipsam
affecta esset ... Der Reichtum des Germanus, der auch seinen
Bruder Borais beerbt hatte, bell. Goth. ITI. 31, muf3 aber grof
gewesen sein, da er fiir die Vorbereitung des Kriegs gegen
die Ostgoten mehr von dem Seinigen aufwandte, als der Kaiser
selbst, 1b. IIL. 39. ‘
Wenn es feststeht, daf Jordanes auch die zweite Hilfte
seines Lebens im Ostreich verlebte, so fragt es sich: ob nicht
vielleicht auch sein Aufenthaltsort sich niher bestimmen
lasse. Dal Mommsen zuerst Mosien oder Thracien, spiiter
Illyrikum annahm, wissen wir. Wo aber in Thracien oder
HNlyrikum? Darauf ging er ohne Zweifel aus dem Grunde
nicht ein, weil er dafiir bei Jordanes einen Anhaltspunkt nicht
finden zu konnen glaubte. Doch war es vielleicht auch nur
ein Ubersehen, das mir ebenfalls begegnet wire, wenn nicht
Simsons Darlegungen meine Aufmerksamkeit auf einen be-
stimmten Ort gelenkt hiitten. Simson schreibt niimlich S. 744 :
»Hine bestimmtere Beziehung auf Afrika als das Land, in
welchem Jordanes seinen Wohnsitz hatte, konnte die Stelle

1) Das Datum der Nov. CLV ist nicht erhalten; in Nov. XCIV, 2
von 539 wird der Eid, weil er selten von den Witwen gehalten werde,
aufgehoben.



420 J. Friedrich

Get. 19, 104 S. 84—85 enthalten: Defuncto tunc Decio Gallus
et Volusianus regnum potiti sunt Romanorum, quando et pesti-
lens morhus, pene istius necessitatis consimilis, quod nos ante
hos novem annos experti sumus, faciem totius orbis foedavit,
supra modum tamen Alexandriam totiusque Aegypti loca de-
vastans, Dionysio storico supra hanc cladem lacrimabiliter ex-
ponente, quod et noster conscribit venerabilis martyr Christi
et episcopus Cyprianus in libro, cuius titulus est ,de mortali-
tate“. 'Wie Auct. ant. L. ¢. S. 85 n.1 bemerkt ist, hat Jordanes
hier aus der Chronik des Hieronymus geschopft, in der es
heifit: ,ut scribit Dionysius et Cypriani de mortalitate testis
est liber‘. Ob unmittelbar, wie in den Rom., oder durch Ver-
mittlung des Cassiodor, wie Mommsen annimmt, kommt dabei
wenig in Betracht; denn der bei thm eingeschaltete Ausdruck
der Verehrung fiir Cyprian riihrt doch aller Wahrscheinlich-
keit nach von thm selbst her. Diese Verehrung konnte er
Cyprian allerdings iiberhaupt als Christ darbringen, und so
scheinen seine Worte stets aufgefalt worden zu sein. Allein
die Voranstellung des Pronomen ,noster, iiberdies noch ver-
bunden mit jenem auch sonst durchschimmernden Interesse des
Verfassers fiir Afrika, gibt doch zunichst der Vermutung Raum,
daB hier ein Geistlicher der afrikanischen Kirche spricht, der
in Cyprian nicht blof im Allgemeinen den Kirchenvater, son-
dern den einstigen Bischof von Karthago, den Landesheiligen
und ersten Mértyrer jener Kirche verehrte. Ohne ein solches
besonderes Motiv hatte der Verfasser kaum Anlafy, an dieser
Stelle, wo nur beiliufig eine Schrift Cyprians erwithnt wird,
dieses Heiligen mit solcher Emphase zu gedenken. Wie trocken
bezeichnet er dagegen z. B. eine andere kirchliche Grofe, den
Papst Leo 1., da, wo er erziihlt, daf dieser den furchtharen
Attila zur Umkehr aus Italien bewog, als Leo papa (Get. 42,
223 8. 115). DaB .Dionysius storicus’ ebenfalls ein Bischof
(von Alexandria) gewesen war, scheint er nicht cinmal gewul3t
zu haben.*

Nun kann ich zwar diese Stelle des Jordanes nicht wie
Simson auffassen, da schon die bisherige Beweisfithrung, noch



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 421

mehr aber die nachfolgende es nicht zulift, Jordanes zum
Bischof zu machen und ein Bistum fiir ihn in Afrika zu suchen.
Es kann aber auch ,die Voranstellung des Pronomen ,noster‘®
— noster venerabilis martyr . . . — mnicht zn Simsons Annahme
zwingen, weil aus Jordanes selbst klar hervorgeht, daf er aus
einem ganz anderen Grund das Pronomen ,noster® hier voran-
stellte. Br hatte nimlich unmittelbar vorher auch zu Dionysius,
den er offenbar nicht kannte und vielleicht sogar fiir einen
heidnischen Schriftsteller hielt, ,storicus® hinzugefiigt, und
nur im Gegensatz zu diesem , Dionysus storicus nennt er Cyprian
,noster venerabilis martyr, #hnlich wie Marcellinus Comes
seine Chronik mit den Worten beginnt: Post mirandum opus,
quod a mundi fabrica usque in Constantinum principem Ku-
sebius Caesariensis . . . Graeco edidit stilo, noster Hieronymus
cuncta transtulit in Latinum . . ., sonst aber (a. 380, 392)
,Hieronymus noster® schreibt. Der Gegensatz: Dionysio sto-
rico . . ., quod et noster, bedeutet also nur: was der Historiker
Dionysius iiber die Pest auseinandergesetzt hat, das hat auch
unser Martyrer und Bischof Cyprian beschrieben. Es reduziert
sich dann aber die Verehrung des Jordanes gegen Cyprian nur
auf den Zusatz ,venerabilis“, der bei einem Martyrer keine
Verwunderung erregen kann, am allerwenigsten bei Cyprian,
der im hochsten Ansehen stand, von Skumenischen Konzilien,
z. B. von dem FEphesinischen 431 mit den Worten: Cypriani
sanctissimi episcopi et martyris, ex tractatu de eleemosyna,
Mansi IV 1190, zitiert und dadurch unter die in auctoritatem
rezipierten Viter aufgenommen wurde.?) -

Dagegen hat mich allerdings Simsons Bemerkung: ,Wie
trocken bezeichnet er dagegen z. B. eine andere kirchliche
GroBe, den Papst Leo I ... als Leo papa“, angeregt, dieser
Beobachtung weiter nachzugehen. AuBer Cyprian, Papst Leo
und dem sogleich zu erwithnenden Bischof Ascholius von Thes-

1) Immerhin bleibt es mir zweifelhaft, ob Jordanes wufite, daf
Jyprianus Bischof von Karthago war. Jedenfalls scheint er aber der
Meinung gewesen zu sein, Cyprianus habe, wie Dionysius, iiber die Pest
in Alexandrien und Xgypten sein Buch geschrichen.



422 J. Friedrich

salonich kommen nur noch der ,Arianerbischof* Eudoxius, der
Verfithrer des Kaisers Valens, der ,pontifex et primas® der
Kleingoten Ulfila und Acacius, Bischof von Konstantinopel und
Urheber des Schisma zwischen der ost- und westrémischen
Kirche, vor, und daf er den letzteren keine ehrende Epitheta
gibt, ist teilweise verstindlich. Kr verfihrt aber auch so bei
den Aposteln, Rom. 262: manusque iniciens in Christianos
persecutionem concitat ipsosque doctores fidel Petrum et Paulum
in urbe interemit (Hieron. 2084 : in qua (persecutione) Petrus
et Paulus apostoli gloriose Romae occubuerunt); ib. 265: manus-
que in Christianos iniciens, Johannem apostolum et evange-
listam, postquam in fervente oleo missum non potuisset ex-
tingui, Pathmo eum insulam exulem relegavit, ubi apocalypsim
vidit. Nur um so auffilliger ist sein Verfahren bei Bischof
Ascholius von Thessalonich, Rom. 815: Theodosius Spanus,
Italicae divi Traiani civitatis a Gratiano Aug. apud Sirmium
post Valentis interitum factus est imperator (regnavitque
an. XVII; veniensque Thessalonica ab Acolio sancto episcopo
baptizatus est) ammodumgque religiosus ecclesiae enituit pro-
pagator — eine Stelle, welche bis auf die eingeklammerten
Worte wortlich aus Marcell. Com. a. 379 abgeschrieben ist.
Von den eingeklammerten Worten stammt aber der erste Teil:
regnavitque an. XVII, aus Epit. 48, 1, der andere: veniensque
... baptizatus est, aus dem Kirchenhistoriker Sokrates. Was
aber an dieser Stelle auffillt, ist der Umstand, daB Jordanes
im Gegensatz zu seinen sonstigen Quellen (Hieronymus, Orosius,
Marcell. Com.) tiberhaupt die Taufe des Theodosius hervorhebt
und in Thessalonich von dem Bischof Ascholius vollziehen lat.
Das Interesse an Thessalonich, das Jordanes dadurch schon
bekundet, tritt noch deutlicher darin hervor, daf er zu Socr. V. 6:
(Theodosius) imperator ab Ascholio libentissime baptizatus est,
den Zusatz macht: (Ascholio) sancto episcopo, der, hier alleia
von ihm angewendet, eine so besondere persdnliche Verehrung
fiir den Bischof Ascholius zeigt, daf sie blof durch eine per-
sonliche Beziehung des Jordanes zu Ascholius erklirt werden
kann. Diese kann aber bei einem Manne des 6. Jahrhunderts



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 423

nur daraus entstanden sein, daB er sich da aufhielt, wo der
Bischof Ascholius als Heiliger verehrt wurde, in Thessalonich.
Und dieses Argument erscheint mir um so bedeutsamer, weil
da, wo ein personliches Interesse an Ascholius nicht obwaltet,
auch spiter der Zusatz ,sanctus® oder ,sanctus episcopus® nicht
gemacht wird, z. B. in der hist. tripart. Cassiodors IX. 6;
dhnlich hist. misc. XII. 22.

Jordanes beriicksichtigt auch sonst, wenn sich die Ge-
legenheit bietet, die Stadt Thessalonich, z. B. beim Nachweis,
daB die Goten foederati der Romer waren, als welche sie den
nur hier erwiihnten Kaiser Licinius in Thessalonich ermordeten:
ut et sub Constantino rogati sunt et contra cognatum eius
Licinium arma tulerunt eumque devictum et in Thessalonica
clausum privatum ab imperio Constantini victoris gladio truci-
darunt (Gothi), Get. 111. Noch wichtiger ist die Stelle Get. 285
bis 288, die von dem FEinfall des Ostgotenkénigs Thiudemir
und seines Sohnes Theoderich in Ilyrikum erzéhlt: Thiudemir
habe Naissus, die erste Stadt Illyrikums, genommen und von
da seinen Sohn Theoderich nach Ulpiana vorgeschickt, der aber
noch weiter vorgedrungen sei und sogar Heraklea und Larissa
in Thessalien genommen habe. Worauf fortgefahren wird:
Thiudimer vero rex animadvertens felicitatem suam quam etiam
filii nec his tantum contentus egrediens Naisitanam urbem
paucis ad custodiam relictis ipse Thessalonicam petiit, in qua
Helarianus patricius a principe directus cum exercitu morabatur.
quem dum videret, vallo muniri Thessalonicam nec se eorum
conatibus posse resistere, missa legatione ad Thiudimer regem
muneribusque oblatis ab excidione eum urbis retorquet initoque
foedere Romanus ductor cum Gothis loca eis iam sponte, quae
incolerent, tradidit, id est Cerru, Pellas, Europa, Mediana,
Petina, Bereu et alia quae Sium vocatur. ubi Gothi cum rege
suo armis depositis composita pace quiescunt. nec diu post
haec rex Thiudimer in civitate Cerras fatale aegritudine occu-
patus vocatis Gothis Theodoricum filium regni sui designat
heredem et ipse mox rebus humanis excessit. Diese nur von
Jordanes erhaltenen Nachrichten mit ihrer genauen Kenntnis



424 J. Friedrich

der Vorginge in und um Thessalonich, die zugleich dem von
ithm so ausfithrlich behandelten und als ,amator misericordiae*
gefeierten Thiudemir ein Denkmal setzen, zeigen, wenn sie
auch aus Cassiodor oder einer anderen Quelle entnommen sein
sollten, ein so grofies Interesse an Thessalonich, daff wir, wenn
wir damit seine Verehrung fiir Ascholius in Verbindung bringen,
wohl annehmen diirfen, der Schreiber miisse hier gelebt und
geschrieben haben.

Mommsen weist p. X1I auch auf die genauen und richtigen
Bestimmungen hin: parte Illyrici ad Castramartenam urbem,
Get. 265, und: Naissum primam urbem invadit Illyriei, ib. 285,
zwei an der Grenze zwischen den Diézesen Illyrikum und
Thracien gelegene Stiidte, und schlieft daraus: hier fassen
wir den Verfasser selbst als in der Diozese Thracien weilend
und ihrer Grenze kundig — ein Schlufy, der ohne Zweifel zu
weit geht. Denn die Kenntnis einer Gegend, die Jordanes
teils semer Abstammung teils sciner Stellung als Notar des
wahrscheinlich auch in Thracien titigen mag. mil. Gunthigis-
Baza verdankte, beweist noch keineswegs, daf er auch in der
zweiten Hilfte seines Lebens in Thracien gelebt haben muf.
Ja, es lieBe sich, da beide Stddte in Illyrikum liegen, m. K.
weit eher darauf schliefen, daf Jordanes sich in Illyrikum
aufgehalten haben mufite, ohne auch daraus auf den Wohnort
im zweiten Abschnitt seines Lebens schlieGen zu konnen. Da-
gegen scheint mir weit wichtiger Get. 264 zu sein, wo Jordanes
davon spricht, daf die Ostgoten von Kaiser Marcianus Pannonien
erhalten "haben: quae in longo porrecta planitie habet ab
oriente Moesiam superiorem, a meridie Dalmatiam, ab occasu
Noricum, a septentrione Danubium, ornata patria civitatibus
plurimis, quarum prima Syrmis, extrema Vindomina, — von
welcher Stelle Mommsen p. XXXI wohl den ersten Teil be-
riicksichtigt und auf die mappa geographica zurtickgefiihrt, den
letzten Teil aber tibergangen hat: patria civitatibus plurimis,
quarum prima Syrmis, extrema Vindomina. Derselbe kann so
von keinem ilteren Geographen, von denen keiner etwas Ahn-



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 425

liches bietet,!) abgeschrieben sein, sondern mufi von Jordanes
selbst stammen, der sich auch dadurch als Kenner Pannoniens
beweist, daBi er zu den aus Florus 4, 12, 8 entlehnten Worten:
Pannonii vero duobus acribus fluviis Drao Savoque vallantur . . .
in hos domandos Vinnium misit. caesi sunt in utrisque flumi-
nibus, hinzusetzt: qui eos plus velociter vicit, quam eorum
flumina cursu rapido currunt, Rom. 243.%) Die niheren An-
gaben ,prima‘ (Syrmis), ,extrema“ (Vindomina) deuten aber
nicht blot die Richtung von Siid nach Nord an, sondern auch
den siidlich oder stiddstlich von Sirmium gelegenen Standort des
Schreibers, von welchem aus er Pannonien sei es auf der mappa
geographica sei es in seiner Krinnerung an frither Gesehenes
anschaut, und dem Thessalonich in der Tat entsprechen wiirde.

Diese Annahme macht auch die Angst des Jordanes vor
den Bulgaren, Venethern, Anten und Sclavinen -verstindlich,
die er Rom. 388, Get. 37. 119 zum Ausdruck bringt. Dabei
verkenne ich nicht, daf schon die allgemeine Lage des Ost-
reichs diese Angst begriinden konnte. Bemerkt doch Marcell.
Com. a. 499: Aristus, Illyricianae ductor militiae cum quin-
decim milibus armatorum et cum quingentis viginti plaustris
armis ad proeliandum necessariis oneratis contra Bulgares
Thraciam devastantes profectus est. bellum iuxta Tzustam flu-
vium consertum, ubi plus quam quattuor milia nostrorum aut
in fuga aut in praecipitio ripae fluminis interempta sunt. ibique
Illyriciana virtus militum periit, Nicostrato, Innocentio, Tanco
et Aquilino comitibus interfectis; a. 502: Consueta gens Bul-
garorum depraedatam saepe Thraciam, nullo Romanorum milite
resistente, iterum devastata est. Und ebenso berichtet er zu
530 und 535 von Bulgarenkiimpfen. " Wie ferner Jordanes unter

1) Expositio totius mundi, ed. Riese p. 121: Deinde Pannonia . . .
Habentem et civitates maximas, Sirmium quoque et Noricum; Latercul.
Polemii Silvii, ib. p. 131: Pannonia prima, in qua est Sirmium, Pannonia
secunda.

%) Die Worte erinnern an die aus Autopsie stammende Beschreibung
des Inn bei Venantius Fortun. vita s. Mart. IV v. 645/6: perge per Alpem,
ingrediens rapido qua gurgite volvitur Aenus.



426 J. Friedrich

Anlehnung an die Bibel von ,instantia cottidiana“ spricht,
so Procopius, Arcana 18, von ,pene quotannis incursionibus*
dieser Volker seit dem Beginn der Regierung Justinians. Und
bell. Goth. III. 14 erzihlt er: Justinian habe im 4. Jahre
seiner Regierung einen seiner domestici Chilbudius zum mag.
mil. per Thraciam gemacht und ihm die Wacht an der Donau
gegen die Barbaren iibertragen. Drei Jahre habe niemand
iiber den Fluf den Fuf8 ins rémische Gebiet zu setzen gewagt.
Seit aber Chilbudius im Kampf mit den Barbaren gefallen, sei
der Ubergang iiber die Donau frei und stehe das romische
Reich ihren Kinfillen offen: Jam enim saepe Hunni, Antae et
Sclaveni, traiecto fluvio, Romanos pessime foedissimeque vexa-
verant. Chilbudium barbari adeo reformidarunt, ut toto triennio,
quo 1ibi cum potestate fuit, fluvio adversus Romanos evadere
nemo quiverit: immo vero Romani in adversam continentem
cum Chilbudio saepe transgressi, illius orae barbaros affecerint
strage, et captivos inde abduxerint. Post annos tres, cum
Istrum Chilbudius copias de more traduxisset, numero paucas,
Sclaveni conflato ex tota gente exercitu venere obviam. Duro
certamine inito, Romani multi cecidere, atque in his militum
magister Chilbudius: ex quo barbaris libera semper fuit amnis
transmissio, et Romana res incursibus eorum patuit." Qua in parte
universum imperium virtutem adaequare non potuit unius viri.

Diese sich stets wiederholenden Iinfdlle nahmen aber
meistens ihre Richtung gegen Thessalonich, den Zufluchtsort
von ,Fliichtlingen aus Naissus, Sardika, aus den Donaustiidten,
aus Dacien, Dardanien und Pannonien (Sirmium)“.?)

In einem dieser Kimpfe gegen die Anten zu Anfang der
Regierung Justinians hatte sich auch sein Neffe Germanus,
spiter der Gemahl Mataswinths, so sehr mit Ruhm bedeckt,

1) Jung, Roémer und Romanen 2 S. 255, nach den Acta s. Demetrii
c. 169, Acta SS. Oct.IV. Jung setzt diese Nachricht um 600 an. Es
hindert aber kaum etwas, diese Flucht nach Thessalonich schon frither
beginnen zu lassen. Kaiser Justinian lifit auch den Apennius praef.
praet. vor Attila von seinem Sitz in Sirmium nach Thessalonich fliichten,
Nov. XIX ed. Zachariae a Lingenthal I 130.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 427
daff sein Name der Schrecken dieser Barbaren wurde. Auch
im Jahre 550, als Germanus gegen die Ostgoten nach Italien
geschickt wurde und bereits in Sardika in Illyrikum stand,
brachen die Sclavinen iiber die Donau und drangen bis Naissus
vor. Ihr Ziel aber war, wie man von gefangenen Sclavinen
erfuhr, Thessalonich. Das erreichten sie jedoch nicht. Denn
auf Justinians Befehl mufite Germanus den Zug nach Italien
zuniichst unterlassen, um Thessalonich und den umliegenden
Stidten Hilfe zu bringen und die Sclavinen mit aller Macht
zuriickzudriingen. Dazu liefien sie es aber nicht kommen,
sondern gaben, nachdem sie erfahren, daf Germanus in Sardika
stehe und nach ihrer Meinung von einem michtigen Heere
umgeben sei, aus Furcht vor ihm, die Richtung nach Thessa-
lonich ganz auf und zogen nach Dalmatien, bell. Goth. IIL 40.
Nachdem dann Germanus in Sardika gestorben war, und Ju-
stinian statt seiner Narses mit einem betrichtlichen Heere und
viel Geld nach Italien abgesandt hatte, mufite auch dieser vor
den eingedrungenen Hunnenscharen mitten in Thracien, in
Philippopolis, Halt machen, bis sie, nirgends auf Widerstand
stoend, teils nach Thessalonich teils nach Konstantinopel
abgezogen waren, Goth. IV. 21. Und dazu kommt, daf Thessa-
lonich und Umgebung, dieses ,gliickliche Land“, ohne Kastell
oder andere Befestigung den Feinden offen stand, bis endlich
Justinian an der Miindung des Rhechius und an der Meeres-
kiiste eine Befestigung anlegen lieR, Procop. de aedif. IV. 3.

Kein Ort wire auch, von Konstantinopel abgesehen, fiir
die Weiterbildung und die Bestrebungen des Jordanes giin-
stiger gewesen als die See- und Handelsstadt Thessalonich,
tiber die auch die Italien mit Konstantinopel verbindende via
Egnatia lief, auf welcher Pilger, Kaiser, kaiserliche und pipst-
liche Gesandte, auch Truppen zogen.!) Und als Sitz des prae-

1) Itiner. Burdigal. 605, 4; Socrat. h. e. V. 6; Marcell. Com. a. 437,
Olympiodor. p. 471; Procop. bell. Goth. I. 8. 4 und IIL. 18. 18; Thiel
p. 742/6. 856. 855/8. Auch die Gesandschaft Theoderichs d. G. an Kaiser
Justinus, die Papst Johann I fiihrte, beriihrte Thessalonich, Lib. pont.,
ed. Mommsen, p. 135.

1907. Sitzgsb. d. philos.-philol, u, d. hist. K. 29



428 J. Friedrich

fectus praetorio!) und des Erzbischofs (Obermetropoliten) war
Thessalonich zugleich der Mittelpunkt der weltlichen und kirch-
lichen Verwaltung von Illyrikum, wo leicht auch iiber Vor-
ginge im Ostreiche und kaiserliche Anordnungen etwas zu
erfahren war, und wo trotz der Stiirme der Vélkerwanderung
die griechische Sprache herrschte,?) so da auch von hier aus
die Spuren einer Kenntnis der griechischen Sprache und Lite-
ratur in den Schriften des Jordanes begreiflich wiirden.
Gegen diese Beweisfiihrung, welche den Wohnort des Jor-
danes auch im zweiten Teil seines Lebens in das Ostreich ver-
legt, kann wenigstens der schroffe Widerspruch mit seiner selt-
samen Schlufifolgerung in Wattenbachs Geschichtsquellen nicht
aufkommen: ,Ich halte es fiir vollkommen undenkbar, daB ein
Ménch in einem Kloster in Mésien ein solches Werk hitte
zustande bringen, daf er das neueste Annalenwerk hitte er-
halten und iiber die politischen Angelegenheiten der Gegen-
wart hiitte schreiben kénnen. Deshalb halte ich fest an der
Entdeckung Jakob Grimms, der in dem Vigilius, welchem Jor-
danis sein zweites Werk gewidmet hat, den damaligen rémischen
Papst erkannt und mit iiberzeugenden Griinden nachgewiesen
hat. Schon frither hatte Cassel auf einen Jordanjs, Bischof von
Kroton, aufmerksam gemacht, welcher in einem Schreiben des
Papstes Vigilius erwihnt wird; seine Vermutung, daf er mit
unserem Autor identisch sei, fand Zustimmung. Es erklirt
sich nun dadurch leicht, daf er von dem Verwalter der unfern
gelegenen Giiter Cassiodors dessen Werk auf kurze Zeit erhielt,
auch daB er sich nicht selbst im Gotenreiche befand, als er
schrieb. Schirren freilich hat einen anderen Jordanis vorge-
zogen, den Papst Pelagius in einem Schreiben vom Jahre 556
als Defensor der romischen Kirche erwiihnt; allein mit Recht
hat Bessell hervorgehoben, daf doch nur ein Bischof den

1) An ihn wenden sich Papst Hormisda und Kénig Vitigis, um
ihm ihre Gesandten zu empfehlen, Thiel p. 747; Cassiod. Var. X, 85.

2) Priscus p. 190 von den Volkern Attilas sprechend: Neque quis-
quam eorum facile loquitur graece, nisi si qui sint captivi e Thracia
aut Illyrico maritimo. Greg. I Registr. XI, 55.




Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 429

romischen Papst frater anreden konne, und dafl auch der ganze
Inhalt des Trostschreibens nur fiir einen Amtsbruder ange-
messen sei. Auch bezeichnen ihn als solchen nicht geringe
Handschriften. Noch erheblicher aber ist der Umstand, daB
nach jenem Schreiben des Vigilius Jordanis (von Kroton) sich
im Jahre 551 mit ithm in Konstantinopel befand, daf er also
zu denjenigen gehorte, welche ihn in sein Exil (547—554)
begleiteten. Dasselbe nimmt auch Schirren von dem Defensor
Jordanis an, und hat deshalb die Vermutung, welche auch
Stahlberg wahrscheinlich fand, ausfiihrlich begriindet, da ném-
lich Jordanis seine Gfotengeschichte 551 in Konstantinopel ver-
faBt habe; darin stimmen Bessell und Gutschmid mit ithm
iiberein, und in der Tat ist die Wahrscheinlichkeit dafiir so
grof, dafl sie fast zur GewiBheit wird“, S. 85/6.

Es ist klar: wenn es auch wirklich undenkbar ist, daf
Jordanes seine Schriften in einem mosischen Kloster schreiben
konnte, so mull ,deshalb“ noch keineswegs der Adressat Vigilius
der romische Bischof dieses Namens und Jordanes der von ihm
in einem Schreiben erwihnte Bischof Jordanes von Kroton sein.
Freilich sagt Wattenbach, Jak. Grimm habe ,mit iiberzeugenden
Griinden nachgewiesen, dat der Freund des Jordanes sein
Zeitgenosse Papst Vigilius sein miisse. Ich kann das nicht
zugeben und wundere mich wirklich, daf Wattenbach Grimms
Griinde iiberzeugend finden konnte. Denn Grimm hat das
Schreiben des Jordanes an seinen Freund Vigilius, nachdem er
ohne einen sichtbaren Grund behauptet hatte: ,Vigilius ist
kein anderer als der Papst selbst, der von 538 bis Anfang 555
auf dem Stuhl saB®, nur dieser Behauptung gemif gedeutet.
Dabei hebt er nebensichliche Dinge hervor und iibergeht die
charakteristischen Merkmale, die es unmdglich machen, an
P. Vigilius auch nur zu denken. Uber die Parallele zwischen
dem Brief des Jordanes an Castalius und dem an Vigilius,
welche Grimm hervorhob, konnen wir hinweggehen, seitdem
wir wissen, daB der an Castalius fast ganz von Rufinus ent-
lehnt ist, und Jordanes das ,einfache® frater aus Rufinus

heriibergenommen hat (frater Heracli — frater Castali). Wenn
29%



430 J. Friedrich

aber Grimm die Worte des Jordanes anfithrt: deo gratias, qui
vos ita fecit sollicitos, ut non solum vobis tantum quantum et
aliis vigiletis, und daran die Vermutung kniipft: ,schon in
sollicitus konnte gelinde Anspielung auf das dem Papst wider-
fahrene Leid stecken“, so kann man auf sie doch nur geraten,
wenn man als ausgemacht voraussetzt, daBi der Vigilius des
Jordanes der Papst Vigilius ist. Und sogar unter dieser Vor-
aussetzung ist die Vermutung sehr gesucht und gezwungen.
Nur unter der gleichen Voraussetzung heifit es weiter: , Uber
des Papstes sollicitudo und aerumna, der sich aus der Welt-
geschichte Trost holen sollte, lebhafter sich auszulassen hinderte
ohne Zweifel die Riicksicht auf den michtigeren Kaiser“. Dazu
ist es gar nicht richtig, dall Vigilius sich aus der Weltgeschichte
Trost holen sollte oder wollte, sondern er wollte aus ihr nur
die Note der gegenwirtigen Welt kennen lernen: vis enim
praesentis mundi aerumnas cognuscere; das tibrige, die Wir-
kung, welche die Kenntnis dieser Note hervorbringen soll, ist
die Absicht und das Sehnen des Jordanes, daB ndmlich Vigilius
nicht bei der Einsicht in die Note der Welt stehen bleiben,
sondern sich zu dem Wunsche gedringt fiithlen solle, sich selbst
von aller Not frei zu machen und sich — was Grimm iiber-
geht — zu Gott zu bekehren: et ad deum convertas, qui est
vera libertas. Ebensowenig kann ich die Worte als einen
Beweis ansehen: ,Daraus aber, daB er (Jordanes) den Vigilius
;nobilissime‘ und ,magnifice frater' anredet, gewinne ich Be-
stitigung der in Zweifel gezogenen, vermutlich auf dem Titel
einzelner Handschriften angegebenen bischioflichen Wiirde des
Jornandes: ein bloGer Monch hitte den romischen Papst nicht
Bruder genannt, papa gaben ihm auch die Bischofe selten.®
Gewif3; es hitte aber auch kein Bischof an den Papst ,nobi-
lissime et magnifice frater® geschrieben.

Im Grunde besteht das ganze bisher beobachtete Verfahren
darin, daB man sich nach Zeitgenossen des Geschichtschreibers
umsah, welche Vigilius und Jordanes heien, und da man
gliicklicherweise den Papst Vigilius und in seiner Begleitung
den Bischof Jordanes von Kroton, zur Zeit des Papstes Pelagius I



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 431

auch einen Defensor der rdmischen Kirche Jordanes fand, so
mufite der Vigilius des Jordanes der Papst Vigilius?!) und Jor-
danes selbst der Bischof Jordanes von Kroton oder auch der
Defensor Jordanes sein. Das notwendige Beweisglied, dab
Papst Vigilius mit dem Gotengeschichtschreiber Jordanes in
erkennbarer Verbindung gestanden hat, und daB der Bischof
Jordanes von Kroton nachweisbar Historiker, und insbesondere
der Gotenhistoriker gewesen ist, ersetzte man durch Vermutungen.
Auf wie schwachen Fiiten solche Argumente stehen, zeigt die
Bemerkung bei Wattenbach selbst: ,An einen afrikanischen
Bischof (Jordanes) hat neuerdings B. von Simson gedacht, ohne
jedoch einen solchen dieses Namens nachweisen zu kénnen®,
S. 86. Als ob mit einem solchen Nachweis irgend etwas be-
wiesen worden wiire!

Dagegen behaupte ich: weder ist Vigilius, der Freund
des Jordanes, der Papst Vigilius, noch der Schriftsteller Jor-
danes der Bischof Jordanes von Kroton oder der Defensor
Jordanes. Um das zu beweisen, braucht man sich nur die ver-
meintlichen Personlichkeiten scharf zu vergegenwiirtigen. Der
Papst Vigilius, ein Rémer und der Sohn eines Konsul, soll
einem nicht einmal grammatisch gebildeten Goten den Auftrag
gegeben haben, zu seiner Belehrung auch eine kurze rémische
Geschichte in seine Schrift aufzunehmen: addes praeterea, ut
tibi, quomodo Romana res publica coepit et tenuit totumque
pene mundum subegit et hactenus vel imaginarie teneat, ex
dictis maiorum floscula carpens breviter referam: vel etiam
quomodo regum series a Romulo deinceps ab Augusto Octaviano
in ‘Augustum venerit Justinianum, quamvis simpliciter, meo
tamen eloquio pandam. Es ist das schon so unwahrscheinlich

1) So gar selten ist der Name Vigilius in jener Zeit nicht. Ohne
mich viel umzusehen, fand ich noch einen Vigilius Scarabantiensis auf
der Synode von Gradus 572--577, einen Bischof Vigilius auf der Synode
von Macon 585 und einen Presbyter Vigilius auf der von Auxerre 573—603,
MG. Conc.1173. 184; einen Archidiacon Vigilius von Marseille nennt
Greg. Turon. IV. 44. Bischof Vigilius von Thapse in Afrika, der ins
ostromische Reich fliichtete, fillt etwas friiher.



432 J. Friedrich

als moglich. Wenn wir aber gar den Auftraggeber als Papst
ins Auge fassen, so tiirmen sich so viele Widerspriiche gegen
diese Annahme auf, daf von ihr ganz abgesehen werden muB.
Von seiner Ankunft in Konstantinopel am 25. Januar 547 bis
551, wo Jordanes schrieb, ist das Leben des Papstes eine Kette
schwerer Bedringnisse und Kimpfe. Gegen sein Judicatum
vom 11. April 548 erhebt sich beinahe die ganze Kirche, so-
gar die ihn begleitende romische Geistlichkeit, darunter sein
eigener Neffe, der Diakon Rusticus, schligt sich auf die Seite
seiner Feinde. Im- Jahre 550 sieht er sich gendtigt, seinen
Neffen und andere romische Geistliche zu exkommunizieren,
wihrend umgekehrt ihn die Bischofe Afrikas aus ihrer Kirchen-
gemeinschaft ausschlieBen. Endlich steigt 551 auch die Feind-
schaft des Hofes gegen ihn so hoch, daf er zweimal die Flucht
ergreift, Hefele, Konz. Gesch. II 816 —849. Und in dieser
peinlichen Lage, die seine ganze Kraft aufs dufierste anspannen
mufite, soll Vigilius dem Jordanes — sei er der Bischof von
Kroton, der sich in Konstantinopel in die gleiche Lage wie
Vigilius versetzt sah, oder der Defensor Jordanes, von dessen
Anwesenheit in Konstantinopel wir nichts wissen — den Auf-
trag gegeben haben, fiir ihn nicht etwa, was weit néher lége,
eine Geschichte der wechselvollen Geschicke der Kirche, son-
dern eine Weltgeschichte!) abzufassen, um aus ihr die Note
der gegenwiirtigen Welt kennen zu lernen! Ist das schon
unglaublich und, wie ich hinzusetze, psychologisch kaum denk-
bar, so wire es geradezu unpépstlich gewesen, in dieser Lage
aus einer erst zusammenzustellenden Weltgeschichte des Jor-
danes Trost holen zu wollen; denn diesen sucht ein Papst
nicht in der Geschichte, sondern in seinem Gott. Indessen ist
diese Absicht dem Vigilius nur untergeschoben. Ja, der Freund

1) Wattenbach S. 86 heibt es irrtiimlich: ,Man begreift, daf Vigilius
und seine Anh#nger eines Buches bedurften, welches ihnen die gotische
Geschichte kurz und tbersichtlich vorfithrte, die #ltere vorziiglich, weil
die Ereignisse der letzten Jahrzehnte noch in frischem Gedichtnis waren.*
Vigilius verlangte keine Gotengeschichte, sondern eine Weltgeschichte
in aller Kiirze.




Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 433

des Jordanes ist von ihr so weit entfernt, daf letzterer ihm
erst nahe legen muB, er solle nicht blof die Welt- und Goten-
geschichte lesen, um die Not der verschiedenen Vélker kennen
zu lernen, sondern um zu dem Wunsch zu gelangen, sich selbst
von aller Not zu befreien: quatinus diversarum gentium cala~
mitate conperta ab omni aerumna liberum te fieri cupias.
Aber das konne er nur dadurch erreichen, daf er sich zu Gott
bekehre, der die wahre Freiheit sei, und daB er die Welt zu
lieben aufhire: et ad deum convertas, qui est vera libertas.
legens ergo utrosque libellos, scito quod diligenti mundi, semper
necessitas imminet. Und das soll einem Papst gesagt werden
miissen, dessen Aufgabe es ist, gerade diese Gedanken als die
frohe Botschaft zu verkiindigen. Wozu aber soll der die Welt
liebende Papst bekehrt werden? Zu der wirklichen Erfillung
der Christenpflichten, die ohnehin der Beruf eines Bischofs
fordert:!) tu vero ausculta Joannem apostolum qui ait: ,caris-
simi, nolite dilegere mundum neque ea quae in mundo sunt.
quia mundus transit et concupiscentia eius: qui autem fecerit
voluntatem dei, manet in aeternum.“ estoque toto corde diligens
deum et proximum, ut adimpleas legem et ores pro me. So
toricht spricht kein Bischof oder gar ein romischer defensor
ecclesiae zu einem Papst!

Es dringt sich hier noch ein anderer, zwar nicht ent-
scheidender, aber immerhin nicht zu unterschiitzender Punkt
auf. Man miifite, wenn Jordanes der Bischof von Kroton oder
der Defensor Jordanes wire, ohne Zweifel erwarten, daf er
einiges Interesse an den kirchlichen Dingen Italiens, vor allem

1) Cassiod. Var. XII, 27: Et ideo sanctitatem vestram petimus, cuius
- propositi est, divinis inservire mandatis . . . Gemeint ist der Bischof
Dacius von Mailand, der spiiter ebenfalls mit Papst Vigilius in Kon-
stantinopel war. Und dem rémischen Klerus 148t Cassiodor, Var. VIII, 24,
den Kénig Athalarich schreiben: Sed iam vos, quos iudicia nostra vene-
rantur, ecclesiasticis vivite constitutis. magnum scelus est crimen ad-
mittere, quos nec conversationem decet habere saecularem: professio
vestra vita caelestis est. nolite ad mortalium errores et humilia vota
descendere. mundani coerceantur humano iure, vos sanctis moribus
oboedite.



434 J. Friedrich

Roms, und an den Aposteln Petrus und Paulus zeigte. Doch
nirgends eine Spur davon. Er handelt Get. 152—158 aus-
fihrlich von Konig Alarich, geht itiber Rom aber mit den
Worten hinweg: ad postremum Romae ingressi Halarico iubente
spoliant tantum, non autem, ut solent gentes, igne supponunt
nec locis sanctorum in aliquo penitus iniuria inrogare pati-
untur, obwohl ihnen Oros. VII. 38,1 zu Grunde liegt: dato
tamen praecepto prius, ut si qui in sancta loca praecipueque
in sanctorum Petri et Pauli basilicas confugissent, hos inprimis
inviolatos securosque esse sinerent. Dann erzihlt Oros. VIL 89,
1—15 breit eine Geschichte von Gefifien des h. Petrus, die
Alarich sogleich zuriickzubringen befohlen habe, — eine Ge-
schichte, die noch im 6. Jahrhundert fiir so wichtig oder
wenigstens merkwiirdig erschien, daf Cassiodor sie 536 ziem-
lich ausfithrlich mit der Bemerkung erwihnt, er habe sie mit
besonderer Absicht (magna intentione) auch in seine Goten-
geschichte, also in die Hauptquelle des Jordanes, aufgenommen,
Var. XII, 20. Jordanes iibergeht sie dennoch, erhilt uns aber
die eingehende Schilderung von Alarichs Begribnis im Busento,
Get. 158. Das ist nicht das Verfahren eines an dem Stuhl
Petri so sehr interessierten italienischen Bischofs oder eines
defensor der romischen Kirche. ’

Aus diesen Unmoglichkeiten und Widerspriichen kommen
wir nur heraus, wenn wir nicht erst etwas in die Worte des
Jordanes hineintragen, um es dann wieder aus ihnen heraus-
zulesen, sondern Jordanes allein reden lassen. Und da sind
die entscheidenden Worte: nobillissime frater Vigili, und:
novilissime et magnifice frater, mit denen ich nie und nirgends
einen Papst angesprochen gefunden habe. Es ist dagegen eine
bekannte Tatsache, da den Trigern gewisser Amter der Titel
.magnificus® zukam, der sie zugleich zu vornehmen Miinnern
machte.!) Und ein solcher und nichts anderes ist der ,magni-

1) Dafiir braucht man nur die ersten Seiten des Codex Justinian.
mit Cod. I, 17, 9 anzusehen. Cassiod., Var. X, 7: et ideo, patres con-
scripti, . . . illustri Patricio quaesturae contulimus dignitatem, ut qui
est clarus nomine, magnificus etiam sit honore.



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 435

ficus frater Vigilius des Jordanes. Wie Papst Gregor I solche
Wiirdentriger mit ,magnificus filius® anspricht,?) so Jordanes
den Vigilius mit ,magnificus frater. Denn auch an ,frater®,
als ob es den geistlichen Stand des Adressaten bezeichnen
miisse, braucht man sich nicht zu stoBen, da es ja Jordanes
selbst mit ,amicus“ identisch genommen hat, Rom. 6: cupio
namque ad inquisitionibus amici fidelissimi, p. 2: communi
amico Castalio, andere es im gleichen Sinne gebrauchen, z. B.
Justinianus comes in einem Schreiben an Papst Hormisda:
frater noster gloriosissimus Vitalianus, Thiel p. 886, und es in
Verbindung mit ,magnificus® iiberhaupt einen Geistlichen nicht
bezeichnen kann. Um es also kurz zu sagen: wir sind nach
den Worten des Jordanes nicht berechtigt, in dem ,magnificus
frater Vigilius etwas anderes zu sehen, als in dem ,magni-
ficus filius Andreas“ des Papstes Gregor I, den dieser, wie
Jordanes seinen Freund Vigilius, zum ,pie vivere“ bewegen
oder zu einem ,religiosus® machen will, Reg. VII, 26, oben
S. 400. Nun erhilt der Brief auch einen einfachen und klaren
Sinn, wihrend er, an den Papst Vigilius gerichtet, zum Un-
sinn wird. Und wenn dadurch Vigilius fiir uns weniger greif-
bar wird, so miissen wir uns eben wie in vielen anderen
Fillen bescheiden.

Aus dem Rang des Vigilius und aus seiner Freundschaft
mit Jordanes geht hervor, daf auch dieser sich in einer ge-
achteten, wenn auch nicht amtlichen Stellung befand, nachdem
er das Notariat niedergelegt und sich, vielleicht von dem mag.
mil. Gunthigis-Baza mit einer Pension ausgestattet,?) in die
Ruhe zuriickgezogen hatte. Der Umstand aber, daf Jordanes
sich, Vigilius und Castalius gemeinsame Freunde nennt: com-
muni amico Castalio p. 2, 1Bt darauf schliefen, daf alle drei

1) Reg. V, 29 einen scriba, VII, 26 eine magnitudo, X, 5 einen
dux Campaniae, X, 12 einen expraetor. Einen Geistlichen nennt Gregor
nie magnificus; auch andere Schriftsteller nicht.

?) Einen solchen Fall erwihnt Gregor I Reg. I, 42: Campianus
gloriosus mag. mil. duodecim solidos annuos Johanni notario suo reli-
querat ex massa Varoniana.



436 J. Friedrich

einmal, vielleicht in der kaiserlichen Armee, zusammenlebten,
und daB auch Castalius, der wie Vigilius ein Interesse an
historischer Erkenntnis zeigt, eine gewisse Stellung einnehmen
mufite. Der gelehrtere unter thnen war ohne Zweifel Jordanes,
da Vigilius und Castalius sich mit der Bitte an ithn wenden,
daB er ibre wissenschaftlichen Interessen durch die Abfassung
einer kurzen Weltgeschichte und durch einen Auszug aus Cas-
siodors Grotengeschichte befriedigen moge. Iis ergibt sich daraus
auch die Annahme der beiden Freunde, daf Jordanes die Zeit
und die notwendigen Biicher zur Verfiigung stehen, oder daB
er sich wenigstens in der Lage befinde, die Biicher sich ver-
schaffen zu koénnen. Die Annahme trifft in der Tat zu: Jor-
danes verfiigt iiber eine Anzahl lateinischer und griechischer
Autoren und hat nur mit der Beschaffung der Cassiodorischen
Gotengeschichte Schwierigkeiten: super omne autem pondus,
quod nec facultas eorundem librorum nobis datur, quatenus
elus sensul inserviamus, sed, ut non mentiar, ad triduanam
lectionem dispensatoris eius beneficio libros ipsos antehac relegi.
quorum quamvis verba non recolo, sensus tamen et res actas
credo me integre retinere, p. 54. Aber ich muf bekennen,
daB ich in diese Worte grofes Mifitrauen setze.

Die Angabe des Jordanes iiber die Entstehung seiner
Getica hat, da er Cassiodors Gotengeschichte einfach ausge-
schrieben hat, lingst Anstof erregt und verschiedene Hrkli-
rungen gefunden. Bei Wattenbach, der Jordanes Bischof von
Kroton sein, den Papst Vigilius nach Konstantinopel begleiten
und dort oder in Chalcedon schreiben lift, reimen sich die
Dinge scheinbar leicht. Denn auf diese Weise erklire es sich,
,daBl Jordanes von dem Verwalter der unfern gelegenen Giiter
Cassiodors dessen Werk auf kurze Zeit erhielt“, und ,weshalb
Jordanes sich Cassiodors Buch nicht wieder verschaffen konnte.*
,Man muf also annehmen, daB er sich schon frither (in Kroton)
schriftliche Ausziige gemacht hatte, die er jetzt (in Konstan-
tinopel oder Chalcedon), ohne das Werk selbst wieder einsehen
zu konnen, verarbeitete, eine in der Tat schwierige Aufgabe,
welche von einer zu harten Beurteilung des ungeschulten Goten



Uber den golischen Geschichtschreiber Jordanes. 437

abhalten sollte.“ BEs fehlt fiir diese Hypothese nur leider die
Grundlage, da, wie wir sahen, weder Vigilius der Papst dieses
Namens noch Jordanes Bischof von Kroton war. Sie hat aber
noch andere Mingel. Denn Jordanes spricht ziemlich deutlich
von einer doppelten Lektiire der Cassiodorischen Gotengeschichte,
da er die dreitiigige ganz bestimmt als Wiederlesen, relegi,
bezeichnet, und lehnt ausdriicklich eine schriftliche Vorlage
bel seiner Arbeit ab: der Worte konne er sich nicht erinnern,
wohl aber glaube er, den Sinn und die Tatsachen vollstindig
im Geddchtnis zu haben. Und doch konnte er das Werk Cas-
siodors, ohne es vor sich zu haben, nicht abschreiben, wie er
es getan! Mommsen dagegen macht p. XLI die Frage mit der
Bemerkung ab, Jordanes habe sich mit seiner Angabe, daf er
sich das Werk, ,wenn man es glaubt, zu einer dreititigen
Lektiire von Cassiodors Verwalter verschafft habe, ohne Zweifel
gegen Vorwiirfe schiitzen wollen, die sich gegen seine Art der
Benutzung Cassiodors erheben konnten. Aber vielleicht haben
wir es iiberhaupt nur mit einer naiven ﬁbertreibung, wozu
ithn der Brief Rufins verleitete, zu tun. So schreibt er in
wortlicher Ubereinstimmung mit Rufinus: dura satis imperia et
tamquam ab eo, qui pondus operis huius scire nollit, imposita.
nec illud aspicis, quod tenuis mihi est spiritus ad inplendam
elus tam magnificam dicendi tubam. Die weiteren Worte des
Rufinus: super omnes autem difficultates est, quod interpolati
sunt ipsi libri. desunt enim fere apud ommnium bibliothecas,
incertum sane quo casu, aliquanti ex ipso corpore volumina,
et haec adimplere atque in latino opere integram consequen-
tiam dare non est mel ingenii, sed, ut tu credis, qui haec
exigis, muneris fortasse divini, — iibertreibt er aber in fol-
gender Weise: super omne autem pondus, quod nec facultas
eorundem librorum nobis datur. Diese Ubertreibung riichte
sich. Nachdem er einmal gesagt, er habe das Werk Cassiodors
nicht, es aber trotzdem ausgeschrieben hat, mufite er notwendig
dariiber aufkliren, wie ihm letzteres gleichwohl méoglich ge-
worden sei. Und in der Ubertreibung fortfahrend und auf sein
Gedichtnis pochend, greift er zu der Erfindung: er habe das



438 J. Friedrich

Werk friiher allerdings mehrmals gelesen, das zweite Mal, als
der Verwalter Cassiodors es ihm auf drei Tage gelichen hatte,
aber geschrieben habe er seinen Auszug nur aus seinem Ge-
dichtnis, woher es komme, daBi er zwar nicht die Worte, aber
den Sinn und die Tatsachen des Cassiodorischen Wertes gebe.
Jordanes sah sich also, nachdem er Rufinus iibertrumpft hatte,
zu seiner Krfindung gezwungen, woraus dann weiter folgt, daf
dieser ganzen Erzihlung kein Wert beizulegen ist, und daf
man weder mit Wattenbach daraus den Schluf ziehen darf,
Jordanes sei als Bischof von Kroton den Giitern Cassiodors
nahe gesessen, noch mit anderen, Cassiodors Gotengeschichte
sel sehr wenig, in der Gegend, wo Jordanes wohnte, gar nicht
verbreitet gewesen. Er hatte sie ja in Wirklichkeit vor sich.
Die Erfindung mag sonderbar erscheinen. Aber Jordanes
ist nicht der einzige Autor, der auf einen solchen Kinfall
verfiel. Auch Balther, der Verfasser der vita s. Fridolini, er-
zihlt, allerdings erst im eilften Jahrhundert: Nachdem er im
Kloster Elera eine vita s. Fridolini gefunden, habe er sie, da
die Monche das Buch nicht versandten, und im Kloster Per-
gament und Tinte nicht vorhanden waren, auswendig gelernt
und spiter in Sickingen aus seinem Gedichtnis niedergeschrieben.
Woraus die meisten Forscher schliefen: Balther habe mit
seiner Erzihlung nur verdecken wollen, daf er tiberhaupt keine
dltere vita vor sich gehabt und selbst eine erdichtet habe.
Wegen der Benutzung des Rufinus-Briefes beschuldigt
Mommsen den Jordanes sogar eines ,schlimmen® und ,unver-
schimten Plagiats‘ und eines ,an Rufinus begangenen Dieb-
stahls*. Und wenn man, wie Schirren, darauf hinwies, daB
Jordanes selbst durch die Worte ,ut quidam ait“ andeute, er
habe sich hier mit fremden Federn geschmiickt, so lifit Mommsen
auch das nicht gelten, da sich ,ut quidam ait nicht auf den
ganzen Brief, praefatio, sondern nur auf das Bild von den
Fischen beziehe, p. XXXIV. Aber hier legt Mommsen, der
so oft auf die Ungeschicklichkeiten und Mifverstéindnisse des
Jordanes hinweist, einen gar zu strengen Mafstab an diesem
an, gegen den ihn in der Tat das von ihm beigesetate ,ut



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 439

quidam ait“ schiitzen muf. Es ist auch nicht abzusehen, warum
sich dieser Zusatz nur auf das Bild von den Fischen und nicht
wenigstens auch auf den ganzen Satz des Rufinus beziehen
soll: Volentem me parvo subvectum navigio oram tranquilli
litoris stringere et minutos de Graecorum stagnis pisciculos
legere, in altum, frater Heracli, laxare vela compellis relicto-
que opere, quod in transferendis homiliis Adamanti senis habe-
bam, suades ut nostra voce quindecim eius volumina, quibus
epistulam Pauli ad Romanos disseruit, explicemus, — den sich
Jordanes doch vollstindig aneignet: Volentem me parvo sub-
vectum navigio oram tranquilli litoris stringere et minutos de
priscorum, ut quidam ait, stagnis . . . relictoque opusculo quod
intra manus habeo, id est de adbreviatione chronicorum, suades,
ut nostris verbis duodecim Senatoris volumina de origine actus-
que Getarum ab olim et usque nunc per generationes regesque
descendentem in uno et hoc parvo libello choartem, p. 53.
DaB er dann noch die Worte des Rufinus heriibernimmt: dura
satis imperia et tamquam ab eo, qui pondus operis huius scire
nollit, inposita. nec illud aspicis, quod tenuis mihi est spiritus
ad implendam eius tam magnificam dicendi tubam: super omne
autem . . ., ist tiberhaupt nach der Ubung jener Zeit nicht als
Plagiat zu betrachten.

Jordanes selbst fithrt in seinen Schriften vielfach Stellen
aus Autoren an, die er nicht nennt. Vergils ,auri sacra fames“
findet sich, ohne ihn zu nennen, in der wohl aus Cassiodor
stammenden Stelle Get. 134: verum quid non auri sacra fames
compellit adquiescere, und ebenso bei den Kaisern Leo und
Anthemius 469: Quem murum integritatis, aut vallum fidei,
providebimus, si auri sacra fames in penetralia veneranda pro-
serpat? Cod. I. 8, 31. Im Prolog der Lex Langobardorum ist
die Stelle: necessarium esse prospeximus presentem corregere
legem, quae priores omnes renovet et emendet et quod deest
adiciat et quod superfluum est abscidat, von ,legem“ ab
ohne Angabe der Quelle wortlich der praefatio zu Nov. VIL
entlehnt.

Etwas anders verhiilt es sich mit dem Zitat des Jamblichus



440 J. Friedrich

an der Spitze der Romana: Romani, ut ait Jamblichus, armis
et legibus exercentes orbem terrae suum fecerunt: armis si
quidem construxerunt, legibus autem conservaverunt. quod et
ego, sequens eruditissimum virum, dum aliqua de cursu tem-
porum scribere delibero, necessarium duxi opusculo meo velut
insigne quoddam ornamentum praeponere. Dieses Zitat, sagt
Mommsen p. XXV, haben auch die gelehrtesten Kenner, die
er dariiber befragt, bei Jamblichus nicht gefunden; es weiche
iiberhaupt von der Art dieses Neuplatonikers so sehr ab, daB
es von 1hm nicht stammen kénne. Er vermute daher, Jor-
danes habe lediglich zum Schutz und Schmuck seiner Schrift
irgend eine volkstiimliche Sentenz dem Jamblichus zugeschrieben,
was ja bei einem Plagiator wie Jordanes nicht auffallen kinne.
Das scheint mir aber das Richtige nicht ganz zu treffen, und
zwar schon deswegen nicht, weil nicht festgestellt wurde, was
Jordanes als die Worte des Jamblichus bezeichnen wollte. Sie
kénnen aber nur ,armis et legibus exercentes® sein, auf die
er selbst durch die Erliuterung den Nachdruck legte: armis
si quidem construxerunt, legibus autem conservaverunt, so daB
er sagen wollte: indem sie, wie Jamblichus sagt, Waffen und
Gesetze in Ubung erhielten, haben die Roémer den Erdkreis
sich eigen gemacht — eine Interpretation, welche+-die Autoritat
des Kaisers Justinian I fiir sich hat: Summa rei publicae tuitio
de stirpe duarum rerum, armorum scilicet atque legum, veniens,
vimque suam exinde muniens, felix Romanorum genus omnibus
anteponi nationibus, omnibusque gentibus dominari tam prae-
teritis effecit temporibus quam deo propitio in aeternum efficiet ;
istorum etenim alterum alterius auxilio semper eguit, et tam
militaris res legibus in tuto collocata est, quam ipsae leges
armorum praesidio servatae sunt, de Justinianeo codice confir-
mando vor dem Cod. Justin. Denn Justinian setzt wie Jor-
danes, nur deutlicher, den allgemeinen Grundsatz, da fiir den
Schutz und die Kraft eines Staatswesens zwei Dinge, Waffen
und Gesetze, notwendig seien, an die Spitze und wendet ihn
in gleicher Weise auf die Roémer an, woraus hervorgeht,
daf dieser Grundsatz im ostromischen Reiche geliufig sein



Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes. 441

mufite.!) Jordanes geht jedoch weiter, als Justinian, und schreibt
den allgemeinen Grundsatz dem Jamblichus zu. Hat er aber
damit so ganz unrecht? Vielleicht nicht, da Jamblichus in der
Tat de pythagor. vita c. 30 erzihlt: Die besten Gesetzgeber
sind aus der Schule des Pythagoras hervorgegangen, zuerst
Charondas u. s. w. Aber was sollen wir uns iiber sie wundern,
die liberal erzogen wurden und lebten. Dagegen hat der
Thracier Zamolxis, der Sklave und Schiiler des Pythagoras,
nachdem er freigelassen und zu den Geten zuriickgekehrt war,
diesen Glesetze gegeben und seine Volksgenossen zur Tapfer-
keit angeregt, indem er sie die Unsterblichkeit der Seele ge-
lehrt hat. .. Weil er dies die Geten lehrte und ihnen Gesetze
gab, wird er von ihnen als der hochste Gott verehrt: leges
ipsis tulit . . . et ad fortitudinem populares suos incitavit, dum
animae ils immortalitatem persuasit. Hier haben wir, da die
Tapferkeit Waffengetibtheit voraussetzt, die beiden Elemente
des Jordanes, arma et leges, deren Verbindung offenbar Zamolxis
iiber die anderen (esetzgeber, welche nur Gesetze zu geben
wubten, emporragen lifit. Man brauchte nur von den Geten
zu abstrahieren, so hatte man den allgemeinen Grundsatz, den
man auch auf andere Volker, vor allen auf das rémische, an-
wenden konnte. Nun hat zwar Jordanes sicher den Jamblichus
nicht gelesen, da er Get. 39 von Zamolxis nur sagt: quem
mirae philosophiae eruditionis fuisse testantur plerique scrip-

1) Institut. prooem. wendet ihn Justinian auf den Kaiser selbst an:
Imperatoriam maiestatem non solum armis decoratam, sed etiam legibus
oportet esse armatam, ut utrumque tempus, et bellorum et pacis, recte
possit gubernari, et princeps Romanus Victor existat non solum in hosti-
libus proeliis, sed etiam per legitimos tramites calumniantium iniquitates
expellens, et fiat tam iuris religiosissimus, quam victis hostibus trium-
phator. Quorum utramque viam cum summis vigilils et summa pro-
videntia, annuente deo, perfecimus. Und Nov. XXIV praef. heifit es:
Veteres Romanos tantam rempublicam ex parvis et minimis initiis nun-
quam constituere, et totum terrarum orbem, ut ita dicamus, occupare et
ordinare potuisse credidimus, nisi maioribus magistratibus in provineias
missis augustiores ea re apparuissent, potestatemque armorum et legum
ipsis concessissent, atque illos ad utrumque aptos et idoneos habuissent.



442  J. Friedrich, Uber den gotischen Geschichtschreiber Jordanes.

tores annalium. nam et Zeutam prius habuerunt eruditum, post
etiam Dicineum, tertium Zalmoxem, de quo superius diximus,
und Get. 69 nicht Zamolxis, sondern Dicineus den Geten Gesetze
geben lift: fysicam tradens naturaliter propriis legibus vivere
fecit, quas usque nunc conscriptas belagines nuncupant. Aber
es wire nicht unméglich, daf Jordanes eine aus der Erzihlung
des Jamblichus entstandene und unter seinem Namen umlaufende
Sentenz gekannt, oder daf er aus einer Sammlung von Sen-
tenzen oder Sprichwdrtern geschopft hitte, wie denn wirklich
eine solche unter dem Titel @Piloodpwy Adyor erhalten ist, in
der auch Jamblichus vorkommt, Boissonade, Anecd. graeca I 124.
Ich meine daher, mit dem Vorwurfe, daf Jordanes ,ut ait
Jamblichus® filschlich eingefiigt habe, miisse man doch sehr
zuriickhaltend sein.



