Sitzungsberichte
der .
IKoniglich Bayerischen Akademie der Wissenschatten

Philosophisch-philologische und historische Klasse
Jahrgang 1910, 1. Abhandlung

- Die Weltanschauung des Tacitus

yon

Robert v. Pohlmann

Vorgetragen am 8. Januar 1910

Miinchen 1910

Verlag der Kﬁniglich Bayerischen Akademie der Wissenschaften

in Kommission des G. Franz’schen Verlags (J. Roth) 0



i e
g
S

T R
i £

SR R R R
k] L sy Lo A Y
.-'L!" '&;a.’r W I+ g
g _ ‘.-I:E'--“}'*
Pt e
% Sl

I-'

2 R, . . r
[ Tl N 1 -
eae . .
- % 1 r. W ' ' - N
) - F . W et e ) '
) e . - . - . o Al . - _ . - R -
- " o . N - a ' - 'il_ Ll ' . P i
a - ) - v
. , - . - N L . B .
- - = r . Bl - il I . r B 5
' - s f 1
. B " P B B -
- - L S ) * . . ¥ I .
| v N - b i. + o - - - - - ¥
. e - ¢ . L R o ' - R - . N u . M . (- N )
T I B - N o ' - .
l- i k - b d . :| - - - s .u-' B ! .
. B . . T
u - . a A . N - ' . 1 "
v F ... . -
. A i L - ' N
' " -
- .
- b N
- " s - - B
' - . .
- El o -
- N ' . -
- -
4 - - -
- i L] ] N
1 N [}
[ N N [] . [ : b N
' 4 N
a ) . .
- . _ b - 1
- N - Loa
. - a
- . .
- . L} L]
. . . . - B B
B - B e B
' - i " N — . r 1
. “ -
A -r : - - - N N - I
- . - . .
- - . .
- 1 a 1 " -
L] ' ' A .
- -
' -
-
-~
'
'-\_ = oy -
¢
. Ve . . . :
. . B
e L L _— . ) !
. - ' -
a '
-
- L}
1 ' B ¥
N - -
- - |
N -
' N
. - " R
1
- . u . i
F . =
- N -
- .
i
1 .
L] L}
'
' . ' - -
L . r-l ! L
-
- B - . N
] - 1 ' . N - B
. a o N r
" . - L} r
N . . . :
- 1 Fl 1
. ' B ' -
i # v : ;
"
E
. -
. i
[l - + 4
! -
£ N - - 3
- - L -
' - - B
Ty N N o - -
P . [ . o - - “
- T .
S ., i - .
£ . o a
- ’ - ' * 5 .
L ' 1 B .
- . . - r
. : - B o - N ) ; : :
B N - . - '!l"'. " - 5 a N r '
N a L = N 1 [ 19 r = [ - - - v
N ) . ' i I " - :
' B -
[ ] . = . =
- 4 b
e ' . 3 ¥
L %
" - - -
. . . . f
- 1 =
S ~ L .
- ; - . . ) .
L - - . - |
- . B
L] d L Ll B -
T e e - - . : - . s
N B - - - " ) N -
. - A -, ™= - . - . . ) - - . - . - s . - )
N - - HEd ~d - - - £ y N [
.o - ] - . . . P . wf R
L . 0 N - - " r
- ' T LA - N ; v A L . )
' . . .o .'. N :. . . . B . u o 5 . - - . . B
| _.I.\- . P ) . - PR . - : ! o L a L L -
h ' B
= N . o .
. -
. .
. | ' : . -
'
- - L}
N n ' . .
' -
a4,
a
'
. '
.t . B
- - =
'
. [ .
'
o 1
- .
r N ¥
' a
- - -
i - . . D
.
N B . .
B . AL
- Ll
+ ' - - - )
- '
N - N
. B
L} - .
- -
-
N L]
R -
- L r
L
»
. - '
E - N N
. -
' .
-
N 1 - -
'
. 5 - a 5
B . N B B
. ) L, 0 R .- o
L ' o - h - . k b n e
5 . - L L mT - = 'y 4 d l . . o L] N
- N a . ' - ' i -
o [ B - ]
N . -
- o 1
bl [}
i . N C . - .
- .
1 - [ L " . ' L]
- . - - '
R ' v . N '
'“"'P" [ ' . : N - .
B . -
e i . - i .
o - . -
- - ' -
&
.
am '
-
-
H
'
.
.I
'
W
v
'
L] ]
'
+
'
i *
r
r
.
il 1
-
B
‘ W
N B
+
'
a
.
W 1'
o - '
I -
aowt
- .
- J" 1
R B .
e - .
e ) .
] H -
[ N ;
- .
ST +
'
-
. .
o
- - 'I
- 1 ' =
e mw e '
cet D : . .




Ich "habe vor dreiig Jahren in meiner Schrift iiber die
anthropogeographischen Ansichten der Griechen?) im Sinne der
bekannten Forderung Niebuhrs darauf hingewiesen, daB die
literargeschichtliche Forschung auf dem Gebiete des Altertums
mehr als bisher darauf bedacht sein miisse, ,den Standpunkt
zu fassen von wo, und die Media zu erkennen, wodurch der
Schriftsteller sah“,?) weil es nur so gelingen kann, dem Autor
innerlich nahezukommen und durch die lebendige Erfassung
des geistigen Gehaltes das einzelne Literaturwerk in den Zu-
sammenhang der allgemeinen Kulturentwicklung einzureihen.
Wir miissen uns die geistige Personlichkeit des Autors als
solche, wie in ihrem Verhiltnis zu den Vorgingern und im
Rahmen ihrer Zeit vergegenwirtigen, unter gleichzeitiger Beriick-
sichtigung dessen, was sich aus der literarischen Kunstgattung,
der das Werk angehort, fiir dessen Eigenart ergab.

Indem wir so durch den Niebuhrschen Satz dazu gefiihrt
werden, soweit als moglich das gesamte Material zu umspannen,
aus dem eine geistige Personlichkeit sich aufbaut, beriihren
wir uns enge mit den Forderungen der modernen Literatur-
wissenschaft, so z. B. mit der Auffassung von Fr. Schlegel, der
in der Literatur den Inbegriff des intellektuellen Lebens einer
Nation sah, und mit derjenigen Herders, fiir den die Literatur-

1) Hellenische Anschauungen iiber den Zusammenhang zwischen
Natur und Geschichte, 1879, S. 5.

2) So Niebuhr, KI. Schr. I, S. 132. Es ist ein bedeutsames Zusammen-
treffen, daB gleichzeitig mit mir K. Peter den Niebuhrschen Satz seinem
Buche ,Zur Kritik der Quellen der #lteren romischen Geschichte“ (1879)
zu Grunde gelegt hat. ¢ "

1#



4 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

geschichte ein Teil der Geschichte des menschlichen Verstandes
war. Hine Anschauungsweise, auf die man auch in neuester
Zeit wieder energisch hingewiesen hat, indem man an der
Literaturgeschichte mit besonderem Nachdruck die Seite her-
vorhebt, durch die sie zugleich Geistes- und Seelengeschichte,
Weltanschauungs- und Ideengeschichte, eine Entwicklungs-
geschichte der fiihrenden Geister wird.?)

Schon die Tatsache, daB man diese Forderungen immer
wieder als Ziel- und Richtpunkte aufstellen zu miissen glaubt,
beweist zur Genilige, daB hier fiir die Literaturgeschichte, so
Grofies sie auch in dieser Richtung bereits geleistet hat, doch
immer noch ein weites Feld der Betidtigung iibrig bleibt. Hat
doch H. Peter von jener Niebuhrschen Forderung gemeint, daf3
sie von der Altertumswissenschaft geradezu ,aus den Augen
verloren worden sei“!?) Ein Satz, der bei aller Ubertreibung
insoferne nicht ganz unzutreffend 1st, als er auf eine tatsiichlich
vorhandene Einseitigkeit in der Behandlung antiker Literatur-
werke hinweist. Wie bezeichnend ist fiir den langsamen Fort-
schritt auf diesem Gebiet die Kntik, welche z. B. H. Gunkel
in seiner Schrift ,Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des
Neuen Testaments“ an der traditionellen Methode der Exegese
der altchristlichen Literatur geiibt hat! Kine Kxegese, die ge-
wil weit frither zu einer religions- und entwicklungsgeschicht-
lichen Auffassung durchgedrungen wire, wenn sie mit jenem
Niebuhrschen Forschungsprinzip schon frither und allgemeiner
Ernst gemacht hiitte.’)

Aber auch fiir die im engeren Sinne antike Literatur ist
hier noch unendlich viel zu tun. Ks ist auf der StraBburger
Philologenversammlung mit Becht ausgesprochen worden, wie

) Unger, Philosophische Probleme in der neueren Literaturwissen-
schaft, 1908, S. 15 ff.

%) H. Peter, Die geschichtliche Literatur iiber die rémische Kaiser-
- zeat II, 1897, S. 273.

3) Vgl. auch die Bemerkungen von Dieterich, Archiv fiir Religions-
wissenschaft 1905, S. 507 und von Wendland, Ztschr f. neutestamentl,
Wissenschaft 1V, 1904, S. 335 ff. (owz7p).



Die Weltanschauung des Tacitus. O

sehr ,die echte und wahre Erkldrung auch antiker
Meisterwerke im Riickstand ist“. Und in allerletzter Zeit
1st Richard Heinze in seiner Leipziger Antrittsrede vom Stand-
punkt der romischen Literaturgeschichte auf dieselben Forde-
rungen zuriickgekommen, die ich damals in meiner Habilita-
tionsschrift formuliert habe.

Auch er beklagt das, was er die ,Gleichgiiltigkeit gegen
die Sachen; nennt, eine Einseitigkeit, die geradezu ein Zuriick-
bleiben der romischen Literaturgeschichte hinter der Forschung
auf dem Gebiete der neueren Literatur verschuldet hat. Er
verlangt eine ,sachliche Analyse“, die sich klar bewuBt
1st, daB sie ,es in jedem einzelnen Falle mit einem Menschen-
geist zu tun hat, dessen Auﬁ%erungen es In seinen feinsten
Nuancen zu verstehen gilt“.?)

Zwar 1st gerade auf dem Gebiete der antiken Historio-
graphie infolge des neuerwachten methodologischen Interesses
sehr viel geschehen, das Bild der Personlichkeit der Autoren
schiirfer herauszuarbeiten, ihren Interessenkreis, ihre Stellung
zur Umwelt, 1hre theoretischen An- und Absichten, ihre ganze
Weltanschauung klarer zu erfassen. So sind uns ihre Werke
immer mehr zu Zeugnissen geworden fiir die Ideen, in denen
sie lebten, fiir die Probleme, mit denen sie gerungen, fiir den
Grad der Feinheit und Priizision, mit der ihr Erkenntnis-
vermdgen arbeitete. Insbesondere ist es ihr Verhiltnis zu den
wichtigsten Fragen des historischen Denkens und damit 1hre
Stellung in der Entwicklungsgeschichte der Geschichtschreibung
und Greschichtswissenschaft, iiber welche die fortschreitende Alter-
tumsforschung ungeahntes Licht verbreitet hat. Ich erinnere
nur an die iiberraschenden Ergebnisse, welche diese Forschung

e

) Die gegenwirtigen Aufgaben der rémischen Literaturgeschichte.
N. Jbb. f. d. kl. Altert. 1907, S. 164. Wie sehr hier eine Klirung der
Ansichten nottut, zeigt z. B. die merkwiirdige Tatsache, daf selbst ein
so hervorragender Gelehrter wie E. Schwartz in dem Nekrolog auf
Mommsen die unbegreifliche Behauptung aufstellt, daB ,Herausgeben
das vornehmste und schwerste Geschift der historisch-philologischen
Wissenschaft® sei!! Gottinger Nachr. 1904, S. 79.



6 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

fiir das Problem der Personenbehandlung, des ,literarischen
Portrits“ gezeitigt hat. Fragen, die bis dahin kaum gestreift
grundsitzlich aber niemals aufgeworfen, geschweige beantwortet
waren. Wieviel ist hier aber trotz alledem noch zu tun! Ich
erinnere nur an die fiir die Analyse und Kritik der antiken
Geschichtschreibung kaum noch verwerteten Erorterungen, wie
sie neuerdings durch die Werke von Ranke und Jakob Burck-
hardt, von Roscher und Knies veranlaBt wurden!

Anderseits hat die erweiterte und vertiefte Kenntnis viel-
fach auch wieder neue Zweifel wachgerufen und — besonders
da, wo es sich um Werturteile iiber die historiographische
Leistung handelt, — zu den schroffsten Meinungsverschieden-
heiten gefithrt. Ja es hat gegenwiirtig eine Umwertung der
Werte begonnen, die selbst da, wo eine gewisse Ubereinstimmung
erzielt schien, wieder alles in Frage zu stellen droht.

So soll Herodot nach der Ansicht von Wilamowitz der
,groBere Vorginger“ des Thukydides und zugleich dessen , Vor-
bild“ gewesen sein, auch da, wo sich dieser im Gegensatz zu
Herodot fithlte. Von der ioropin des Herodot, d. h. von der
Art der objektiven Darlegung und subjektiven Beurteilung des
Erkundeten meint Wilamowitz, daB wir es mit all unserer
Methode nicht weiter gebracht haben!?!) Dagegen soll es eine
Verkehrtheit sein, wenn man in der ,Archiologie“ des Thukydides
und seiner Methode der Aufhellung primitiver Kulturzustinde
historische Wissenschaftlichkeit sehen will.2) Aristoteles soll
‘den ,grofien Sophisten* Thukydides richtiger beurteilt haben,
als wir, weil er ,in ithm kein Muster der Geschichtschreibung
sah“, was er — wie Wilamowitz ironisch hinzufiigf, — ,auch
nur fiir unsere modernen Historiker sein konne“.’) Kin Satz,
zu dem einfach zu bemerken ist, dai schwerlich ,unsere® d. h.
alle modernen Historiker ein solch absolutes Werturteil iiber

1) Aristoteles und Athen II, S.11. Die griechische Literatur im
Altertum, S. 63.

%) a. a. O, |
) Aristoteles und Athen I, S. 117,



Die Weltanschauung des Tacitus. 7

Thukydides abgeben diirften, wie es allerdings E. Meyer getan
hat,') und daB anderseits die Anerkennung des Thukydides
als des Begriinders der wissenschaftlichen Geschichtschreibung
bereits von Kant datiert. Auch darin sollen sich Historiker,
wie E. Meyer, oder — wie Wilamowitz veriichtlich sagt — die
,unphilologischen Bewunderer des Thukydides® vollig getéduscht
haben, wenn sie die iiberlieferte Form des thukydideischen
Geschichtswerkes aus den Prinzipien seiner Darstellung zu ver-
stehen suchen, wihrend nach Wilamowitz das Werk ,einfach
erbiarmlich“ sein wiirde, wenn seine jetzige Gestalt die von
Thukydides beabsichtigte wire!®) Auch dem Polybios ergeht
es nicht besser. Ein wirklicher Forscher sei er nie gewesen,®)
und was die vielgeriihmte universalhistorische Anlage seines
Werkes betrifft, so sei sie ,von vornherein ein Fehlgriff® ge-
wesen.?) Und so konnte man noch so manche andere Urteile
anfithren, die um so sicherer vorgetragen werden, je weniger
man sie begriindet. Ich erinnere z. B. an die Anschauungen
Belochs, nach dem z. B. die Forschung des Ephoros einen
wesentlichen Fortschritt gegeniiber Thukydides bezeichnen soll

) Thukydides ist fiir ithn ,der unvergleichliche und unerreichte
Lehrer der Geschichtschreibung®, Frschg. z. alt. Gesch. II, 369; und 1n
der Schrift ,Zur Theorie und Methodik der Geschichte®, 1902, S. 56 heiBt
es: ,Nach wie vor gibt es nur eine einzige Art der Geschichte und der
Behandlung historischer Probleme, diejenige, welche der Athener Thuky-
dides zuerst geiibt, und deren Vorbild er in einer von kelnem seiner
Nachfolger erreichten Vollkommenheit hingestellt hat!“ Ks tut der
GroBe des Thukydides gewiB keinen Eintrag, wenn man diese Charakte-
ristik fiir zu weitgehend erklirt.

2) Griech. Literatur, S. 63.

3) Darin liegt ja in gewisser Hinsicht etwas Richtiges, aber es
muB3 anders formuliert werden. Vgl. C. Wunderer, Polybiosforschungen
ITI, 1909, S. 5.

) Wilamowitz, a. a. O., S. 108, der dabei iibrigens nicht das von
Kaerst mit Recht gegen die polybianische Ableitung der rdmischen
Universalherrschaft aus der romischen Verfassung geltend gemachte Be-
denken im Auge hat. S. Kaerst, Die universalhistorische Auffassung in
ihrer besonderen Anwendung auf die Geschichte des Altertums. Hist.
Ztschr., Bd. 83, S. 208.



8 1. Abhandlung: Robert v. Pshlmann

und das Werk des Theopomp vielleicht das Hauptwerk der
hellenischen Historiographie war!?)

Wie bezeichnend i1st es endlich fiir die Unsicherheit, die
noch immer auf diesem ganzen Gebiete herrscht, da der neueste
Herausgeber des Classenschen Thukydides gegeniiber Classens
total verkehrter supranaturalistischer Interpretation der Welt-
ansicht des Thukydides nur schiichtern anzudeuten wagt, daB
nach einer anderen ,vielleicht richtigeren® Ansicht Thuky-
dides einer der konsequentesten Vertreter der streng kausalen
Weltanschauung und einer rein 1mmanenten Welterklirung
gewesen 1st — eine Ansicht, die doch zu den allersichersten
Ergebnissen der modernen Thukydidesforschung gehort! Aber
wen kann dergleichen wundernehmen, wenn ein Philologe wie
Christ in der ,Literaturgeschichte allen Ernstes behauptet,
daf Polybios in der Auffassung und Behandlung der Geschichte
eine neue Richtung, ndmlich die sog. pragmatische Geschicht-
schreibung inauguriert habe,?) und daB diese pragmatische
Greschichtschreibung im Sinne des Polybios mit der kausalen
Betrachtungsweise 1dentisch se1.’) Sitze, die eine vollig falsche
Vorstellung von dem Entwicklungsgang der hellenischen Historio-
oraphie und von den historischen Begriffen des Polybios selbst
erwecken.

‘Man sieht, wie weit wir noch von einer kritischen Geschichte
der antiken Historiographie entfernt sind,*) wie sehr hier iiberall
eine schirfere Prizisierung der Probleme, eine genauere Be-
oriindung oder Revision unserer Anschauungen im einzelnen
wie 1m allgemeinen nottut.

1) Griech. Geschichte II, 416 und 420. Man sieht, auch hier gilt der
Satz von Heinze, daB ,subjektive Eindriicke allzu rasch zu Werturteilen
gefiihrt haben, statt daB uns objektive, durch allseitige Betrachtung
gewonnene Erkenntnis zum Verstéindnis der Dinge leite“. A. a. O., S. 164.

%) Vgl. zu diesem weitverbreiteten Irrtum die sarkastische Bemerkung
von Wilamowitz, a. a. O., S. 108.

3) S. 564 (3. A.).

1) Es 1st bezeichnend speziell fiir den Stand unserer Frage, wie
wenlg z. B. in Wachsmuths Einleitung in das Studium der alten Ge-
schichte die Weltanschauung der antiken Historiker berticksichtigt wird.



Die Weltanschauung des Tacitus. J

Auch auf dem Gebiet der romischen Historiographie, ins-
besondere bei Tacitus, liegt die Sache nicht viel anders, als bei
den Griechen. Ks fordert eine Wiederaufnahme des Tacitus-
problems férmlich heraus, wenn Andresen, der Herausgeber des
Nipperdeyschen Tacitus, die m. K. vollig irrefiihrende Nipper-
deysche Anschauung von einer ,in allem wohlzusammen-
hiingenden philosophischen Weltansicht des Tacitus“ immer noch
festhélt,!) wihrend anderseits kein Geringerer als Ranke in
der Abhandlung ,Zur Wiirdigung und Kritik der Geschicht-
schreibung des Cornelius Tacitus® ?) diesen nicht minder un-
richtig als vollgiiltigen Reprisentanten ,altromischer Glaubig-
keit® charakterisiert, der ,bei dem von der romischen Religion
iiberlieferten Begriff der gottlichen Einwirkung einfach stehen
geblieben“ sei!?) Ansichten, die einen drastischen Beleg dafiir
bieten, daB man in Bezug auf die Weltanschauung des Tacitus
meist nicht i{iber ein ,dilettantisches Herumtasten an den Pro-
blemen“ hinausgekommen ist.*) Ranke setzt Tacitus als ,durch
und durch romischen® Historiker in einen absoluten Gegen-
satz zu Polybios und zu der ganzen griechischen Historio-
graphie tiberhaupt, von deren Art und Weise sich keine Spur
ber 1thm finde! Wihrend Polybios ,den Unglauben in die
Historie eingefithrt und damit in Rom mannigfachen Anklang
gefunden habe, habe sich Tacitus dieser polybianischen Skepsis mit
der vollen Energie altromischer Glidubigkeit entgegengesetst !

1) 10. Aufl,, 1904, S. 21. Sehr bezeichnend ist es auch, daB H. Peter,
der 1n seinem Buch iiber die geschichtliche Literatur tiber die Kaiserzeit
auf eine Darlegung der Weltansicht des Tacitus verzichtet, als Ersatz
auf Hoffmeisters Buch vom Jahre 1831 verweisen muB3! (II 44.)

) In den ,Kritischen Erérterungen zur alten Geschichte“. Welt-
geschichte III, 280 ff. (Analekten). Auch die kurze populire Abhandlung
von Gustafsson, Tacitus som ténkare, Indbydningsskrift der Universitiit
Helsingfors 1905, die mir iibrigens inhaltlich nicht zuginglich ist, bietet
oftenbar einen geniigenden Ersatz nicht.

3) a.a. 0., S. 315. Richtiger urteilt Boissier, Tacite, 1904, S. 141 ff.,
dessen Ausfiihrungen aber viel zu aphoristisch sind. Boissiers Tacitus
kann sich nicht mit Taines Essai sur Tite Live messen.

%) Wie es Unger, a.a. O, S. 16 als eine weitverbreitete Schwiiche
der neueren Literaturgeschichte bezeichnet.




10 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Ich sehe ganz davon ab, da} die Behauptung, Polybios
sel der Urheber des ,Unglaubens® in der Geschichte gewesen,
elne Irrtiimliche ist, und stelle nur die Frage, ob sich bel
Tacitus irgendwo eine Polemik gegen die Weltanschauung des
Polybios findet, #hnlich derjenigen etwa, wie sie im vierten
Buch der Annalen gegen eine bekannte — auch von Polybios
vertretene — politische Theorie gerichtet wird.?)

Von einer energischen Reaktion altromischer Gliubig-
keit gegen die Weltansicht des Polybios kann ber Tacitus
um so weniger die Rede sein, als er selbst in der grundlegen-
den Frage — 1in Bezug auf das Schicksalsproblem — einen
Standpunkt vertritt, der sich mit dem des Polybios und der
hellenistischen Geschichtschreibung vielfach sehr enge beriihrt.
Eine Ideenverwandtschaft, die man merkwiirdigerweise bisher
vollig ignoriert hat. Als Virtuose der psychologischen Inter-
pretation des geschichtlichen Lebens, als Meister der Motiven-
forschung?®) gehort Tacitus von vornherein in die Reihe der
kausal erklédrenden Historiker.?) Und er hat ja auch selbst
in seinem ersten grofien Geschichtswerk eine umfassende Er-
klirung der Erscheinungen unter dem Gesichtspunkt der
Kausalitit in Aussicht gestellt — durchaus im Sinne der
armodewxtixy fotogia des Polybios. Wie dieser, so verlangt
auch Tacitus, daB die Historie vor allem Klarheit dariiber
schaffe, was er echt polybianisch die ratio rerum und ihre
Verursachung nennt. Freilich sieht auch er sich alsbald zu

1) Ann. IV, 33, wobei iibrigens nicht einmal sicher ist, ob unmittel-
bar gegen Polybios oder zuniichst gegen Cicero polemisiert wird, der
hier in den Fufistapfen des Polybios wandelt.

2) Das kann man wohl noch immer sagen, trotz der Schwiichen
und Irrtimer, die ihm auf diesem Gebiete nachgewiesen sind.

3) Gut definiert Max Weber die beiden Arten der Kausalforschung,
1. diejenige, welche ,die empirisch gegebenen duBieren Handlungen und
ithre Ergebnisse aus den historisch gegebenen Bedingungen, Zwecken
und Mitteln des Handelns zu verstehen sucht® und 2. die Motiven-
forschung, d. h. ,die Analyse des wirklich Gewollten und die Griinde
dieses Wollens“. — Kritische Studien auf dem Gebiete der kulturwissen-
schaftlichen Logik. Archiv fiir Sozialwissenschaft’ 1906, Bd. 22, S, 147 ff.



Die Weltanschauung des Tacitus. 11

dem schmerzlichen Bekenntnis gedringt, daB jenem Gebiete
des Rationalen in der Geschichte und damit dem eigentlich
wissenschaftlichen Begreifen enge Grenzen gesteckt sind, daB
thm ein weites Reich des fiir uns Irrationalen gegeniiber-
steht. Allein das bestimmt ihn keineswegs, in der genannten
programmatischen Kundgebung den Boden der immanenten
Welterklirung im Sinne des Polybios zu verlassen und in
Bezug auf dieses nicht zu rationalisierende Element des ge-
schichtlichen Verlaufes an einen supranaturalistischen Prag-
matismus zu appellieren, wie man es nach Ranke gerade hier
erwarten miite. Vielmehr stellt sich ihm ganz wie dem
Polybios und den Griechen fiir dieses KElement der Begrift
des Zufalls ein.

Von dem Gebiet, das thm der Kausalerklirung besonders
zuginglich erscheint, von dem allgemeinen Milieu, von den
Zustinden 1 Staat und Gesellschaft, von den groBen Massen-
erscheinungen (status urbis, mens exercituum, habitus provin-
clarum) und den von 1hnen ausgehenden Wirkungen wird bel
Tacitus scharf geschieden der wechselvolle Verlauf des Ge-
schehens und des Menschenschicksals (casus eventusque rerum),?)
das 1thm je linger je mehr den Kindruck einer blinden Zu-
falligkeit macht. Wenn schon in den Historien der Spielraum
des Zufalls als ein sehr weiter erscheint — es hei3t von jenen
casus eventusque rerum, sie selen plerumque fortuiti! — so
wird vollends spiter in den Annalen das Endergebnis einer
fortgesetzten Betrachtung menschlicher Geschicke in alter und
neuer Zeit dahin formuliert, daB sich in aller und jeder
menschlichen Tatigkeit ein Machtfaktor wirksam erweist, dessen

Eingreifen wie ein launenhaftes Spiel sich ausnimmt.?) Man

denkt dabeir unwillkiirlich an Friedrich den GroBen, der auch
im hoéheren Alter zu der Ansicht kam, daB ,Seine Majestit
der Zufall 3J; aller Dinge in dieser miserabeln Welt besorge®

1) Hist. I, 4, cf. I, 3: multiplices rerum humanarum casus.

2) 111, 18. Mihi quanto plura recentium seu veterum revolvo, tanto
magis ludibria rerum mortalium cunctis in negotiis obversantur.



12 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

und an Macchiavell, der vom Zufall sagt, er tue mehr als die
Hilfte und sei so stark, daB Zeus selbst die Fortuna fiirchte!?)

In dieser Verflechtung des Menschenloses mit einem fiir
uns unberechenbaren und zum Teil sinnlosen Getriebe liegt
fiir Tacitus ganz wie fiir die Geschichtsschreibung des Helle-
nismus die ungeheuere Tragik des menschlichen Daseins, die
in seinen Werken zu erschiitterndem Ausdruck kommt. Und
es 1st eben nur der Reflex dieses iiberaus lebhaften Empfindens,
wenn der Begriff der Irrationalitit des Geschehens gewisser-
maBen zu einer wirkenden Kraft hinter der Geschichte hypo-
stasiert wird, die gelegentlich wie eine lebendige Persionlich-
keit in der konkreten Gestalt der Fortuna auftritt.

Daf das nicht das Krgebnis einer mythologischen Denk-
weise, eines (laubens an die Gottin Fortuna ist, das beweist
schon der abwechselnde Gebrauch von fors und fortuna. s
1st emne Allegorie, ein rhetorisch-poetisches Hilfsmittel des
Kiinstlers und Dichters Tacitus, um fiir die Wandelbarkeit
aller Dinge und fiir die Irrationalitit des Geschehens den
lebendigsten dramatischen Ausdruck zu gewinnen; dhnlich, wie
ja schon der griechische Roman nach dem Vorgang der helle-
nistischen Historie in den Gang seines sog. ,Drama“ iiberall
diese dédmonische Figur eingefiihrt hat.?) In der Welt der
Kunst war eben eine unpersonliche Fortuna nicht am Platz!
Was fiir den Historiker Tacitus lediglich ein Méchtiges
1st, erscheint in der Anschauung des Kiinstlers wie eine Macht.

Wir haben um so weniger Grund, an der Versicherung
des Tacitus zu zweifeln, daB seine Uberzeugung von dem

1) Es 1st also nicht richtig, wenn Lamprecht behauptet, ,es ent-
spreche einer allgemeinen Erfahrung, daB der einzelne im Verlauf
des Lebens, wenn anders es auf i1hn bildend wirkt, die Zufdlligkeit in
der Betrachtung der Tatsachen mehr abzustreifen lernt und damit
Einsicht gewinnt in die i1hr zu Grunde liegenden Notwendigkeiten®.
Ztschr. f. Geschichtsw. 1896, S. 105. Was ist Kulturgeschichte? Is
stellt sich eben vom Standpunkt des einzelnen sehr vieles als Zufall
dar, was im grofien Zusammenhang des Weltgeschehens als notwendig
erscheint.

2) Rohde, Der griechische Roman und seine Vorldufer, 2. Aufl., S. 303,



Die Weltanschauung des Tacitus. 13

ungeheueren EinfluB des Zufalls das Ergebnis rein historischer
Erwigungen 1st, als es sich hier um eine Tatsache handelt,
welche die empirische Erfahrung jedem Unbefangenen geradezu
iberwiltigend aufdringt. Beriihrt sich hier doch Tacitus selbst
mit der modernsten (reschichtstheorie, die — i1ch nenne nur
Th. Lindner, E. Meyer, Max Weber, v. Below, Simmel — mt
aller Entschiedenheit diesen Einflu des Zufalls, selbst auf dem
Gebiete des Massenlebens, betont und sich gegen die immer
wiederkehrenden Versuche ausgesprochen hat, die Bedeutung
des Zufalls in der Greschichte zu bestreiten oder moglichst zu
beschrinken.?)

Auch die philosophische Ausgestaltnng, welche der Zufalls-
begriff in neuerer Zeit gefunden hat, hilt in gewissem Sinn
an der Unterscheidung von Kausalitit und Zufall fest. Nach
der Formulierung des Zufallsbegriffes, wie sie z. B. Windelband
gegeben hat,?) stellt sich die Welt des historischen Geschehens
ja nicht als eine einfache Kette dar, in der sich mit Notwen-
digkeit ein Glied an das andere reiht, sondern als ein unendlich
verschlungenes Gewebe, in welchem zahllose Fiden neben-
einander herlaufen, sich beriihren, sich kreuzen und miteinander
verschlingen; und an diesen Bertihrungspunkten sehen wir
regelmiifig verschiedene Erscheinungen zeitlich und ridumlich
zusammentreffen, die untereinander nicht 1m Verhiltnis von
Ursache und Wirkung stehen, zwischen denen also — soweit
ithnen nicht etwa eine gemeinschaftliche Ursache zu Grunde
liegt, kein Verhiiltnis der Kausalitit stattfindet. Hier, wo

1) Vgl. Lindner, Geschichtsphilosophie, 1901, S. 159 ff. E. Meyer, Zur
Theorie und Methodik der Geschichte, 1902, S. 21. v. Below, Historische
Ztschr., Bd. 94 (1905), S. 451. ,Uberaus sympathisch sind mir Meyers Aus-
fiihrungen iiber die Wichtigkeit, die dem Zufall in der Geschichte zu-
kommt.“ — v.Below verweist dabei auf verwandte Ausfiihrungen in seinem
_Territorium und Stadt®, S. 94 u. 280 und auf Weilands Rede auf Waitz,
S. 9. — Vgl. auch Max Weber, a. a. 0., S.147ff. Simmel, Das Problem
der Geschichtsphilosophie, S. 92. ,Die Zufilligkeit in diesem Sinn 1st
aus unserem Weltbild nicht zu entfernen.”

2) Die Lehren vom Zufall, 1870, S. 22. Vgl. auch G. Riimelin, Uber
den Zufall. Reden und Aufsitze, 3. Folge, S. 278ff.



14 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

der Verlauf von Ursache nnd Wirkung in einer Kausalreihe
durch die Kreuzung mit eimer anderen Kausalreihe gestort
wird, ist in der Tat die relative Berechtigung des Zufall-
begriffes zuzugeben.?)

Auch 1st es ja gerade das Menschenschicksal, das Ver-
hiltnis zwischen der Entfaltung des individuellen Daseins und
dem allgemeinen Verlauf des Geschehens, wo uns dieser fiir den
Zinfallsbegriff charakteristische Mangel kausaler Verkniipfung,?)
das Fehlen einer inneren ratio ber dem rédumlich-zeitlichen"
Zusammentreffen der Erscheinungen sozusagen auf Schritt und
Tritt begegnet; wie denn iiberhaupt das Zusammentreffen von-
einander anscheinend unabhingiger Kausalreithen in der Ge-
schichte eine groBe Rolle spielt.?) KEin Gesichtspunkt, der
iibrigens schon in der antiken Literatur tiber den Zufallsbegrift
z. B. in der (plutarchischen) Schrift meoi eiuapuévns treffend
hervorgehoben wird.*)

Ja man kann sagen, daB dieses Verhiltnis zwischen dem
Wollen und Handeln des Individuums einerseits und dem oft
gegen alle menschliche Absicht und Berechnung sich voll-
ziehenden und sie erbarmungslos durchkreuzenden Verlauf des
Geschehens, sowie das Verhalten der geschichtlichen Person-
lichkeit inmitten dieser Zufilligkeit des Lebens einen wesent-
lichen Gegenstand des historischen Interesses bildet.%) Und

1) Vgl. auch Petersen, Kausalitit, Determinismus und Fatalismus,
1909, S. 31 ff., der mit Riimelin, a. a. O., S. 278 ff. und 286 ff. annimmt,
daBl es ein zufilliges Zusammentreffen von verschiedenen Ursachenreihen
sebhr wohl geben konne, daB nicht alle Zusammenhinge durch urspriing-
liche Konstellationen mit Notwendigkeit bedingt seien. Wird doch die
Darwinsche Lehre von der natiirlichen Auslese und die Moglichkeit einer
Urzeugung geradezu auf ein zufilliges Zusammentreffen besonders giin-
stiger Umstéinde gestiitzt!

2) Ein hiibsches Beispiel fiir das Nebeneinander von Zufﬁlligkeit
und Verursachung bietet Ann. XVI, 1 inlusit dehinc Neroni fortuna
per vanitatem ipsius et promissa Caeselli Bassi etc.

3) 8. Riimelin, a. a. 0., S. 297ff.
1) Bes. c. 7.
%) Das hat mit Recht auch E. Meyer, a. a. O., S. 22 betont.



Die Weltanschauung des Tacitus. 15

in der Tat liegt ja ein Hauptreiz der taciteischen Geschichts-
erzihlung gerade in der Art und Weise, wie sie — um den
Ausdruck eines modernen Geschichtsphilosophen?) zu gebrau-
chen — den ,Verwebungen zwischen dem Schicksal und den
individuellen Energien“ nachgeht, und die menschliche Indivi-
dualitit 1m Kampf mit der blinden Schicksalsmacht schildert,
die Schwachen, die ihr erliegen, die Starken, die ihr die sieg-
hafte Macht des Geistes und des Willens entgegensetzen und
unbeirrt durch alle Zufilligkeit die vom eigenen Innern vor-
gezeichnete Bahn behaupten: jene exempla. recti aut solacia
mali, wie sie Tacitus eben in der Geschichte sucht;?) das
,Tiichtige, Menschengeschicke Bezwingende“, wie es Goethe
genannt hat.®) HKs 1st das Verhédltnis zwischen Zufall
und Charakterbildung, wie es Goethe im Wilhelm Meister
darstellt,*) und wie es ber Tacitus als ein gegenseitiges Sich-
messen bezeichnet wird. ,Ich und Fortuna — sagt der Kaiser
Otho in den Historien — wir haben uns aneinander erprobt.“?)
Ganz dhnlich, wie der sterbende Cato bei Seneca seinen Triumph
tiber die feindliche Fortuna verkiindigt.®) KEin Kampfesverhilt-
nis, das Seneca ein Schauspiel fiir Gotter nennt.?) Ubrigens
auch wieder ein echt polybianischer Gedanke! ,Der Pro-
bierstein fiir die GroBe des Menschen — sagt Polybios — ist
die GroBe der Schicksalswechsel, die er zu ertragen vermag.“?8)

Aber auch sonst erinnert die taciteische Anschauung {iiber
Kausalitit und Zufall an Polybios und die Geschichtsschreibung

1) G. Simmel, Die Probleme der Geschichtsphilosophie, S. 127.

2) Hist. 111, 51.

8) Brief an Zelter vom 4. Oktober 1831.

4) Lehrjahre, Buch 5, C. 7. Vgl. die Bemerkung im 6. Buch iiber
das, was ,als des Menschen hochstes Verdienst gilt, daB er niimlich
die Umstinde soviel wie méglich bestimmt, sich sowenig wie moglich
von ihnen bestimmen liBt.

°) ib. 1I, 47 experti invicem sumus ego ac fortuna.

6) Ep. 24, 7, cf. 104, 29.

") De prov. 2, 6 ff. und Ep. 64, 4; 85, 39.

8) VI, 1, 6: ardpos wedelov Pdoavos ... o ras dlooyspeis usrafolas
Tijs TOYNS peyalowivyws dvvasdar xai ysyvalws vmopépew.



16 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

des Hellenismus. Seine Fortuna ist nicht die altrémische Gottin
dieses Namens, die stets nur die spezielle Verkdrperung des
Erfolges bestimmter Tétigkeiten, Individuen oder Gemeinschatten
ist,!) sondern ganz und gar die hellenistische Tyche, die all-
waltende Schicksalsgottin, % wdvrwy TVyn, der gerade in seiner
Zeit Trajan einen Tempel errichtet hat; wie es denn iiberhaupt
gerade die Schicksalsidee 1st, in der sich der Mensch
des Hellenismus mit dem der romischen Kaiserzeit
aufs engste beriihrt.

Es wiederholt sich hier im romischen Geistesleben derselbe
psychologische Proze, den aus @hnlichen Griinden bereits die
Hellenen in der entsprechenden Periode ihrer Geschichte durch-
gemacht hatten.?) Die ungeheueren Schicksalswechsel, in denen
sich seit der Begriindung der Alexandermonarchie die Staaten-
welt des Ostlichen Mittelmeeres vollig umgestaltet hatte, die
schwere Krisis und der hundertfache Zusammenbruch des republi-
‘kanischen Systems, die blutige Geschichte der militdrischen
Tyrannis und der neuen Monarchien {iberhaupt, all das hatte
in dem hellenistischen Menschen jene Stimmung erzeugt, der
schon Euripides in den bekannten Versen des Hippolyt und
anderwiirts ergreifenden Ausdruck verliehen hat, in der ,der
Wunsch, eine Vernunft in der Welt zu finden, versagt® und
immer wieder die bange Frage sich aufdringt, ob ein Gott
die Welt regiert oder der Zufall.®) Ich erinnere daran, wie
- Demetrios Poliorketes sich und anderen recht eigentlich als
auserwihltes Spielzeug der Tyche erschien,) wie Demetrios
von Phaleron die Launen dieser Tyche in einer eigenen Schrift
geschildert hat,®) deren Einflug selbst Polybios iiberall erkennen

1) Wissowa, Religion und Kultus der Romer, S. 211.
2) Vgl. Rohde, Der griechiche Roman (2), 296 ff.

8) Fr. 1013. Genannt seien hier auch wegen ihres Einflusses auf die
romische Literatur die Redner, z. B. Demosthenes Olynth II, 22 ueyaly
oorrn udlhov ¢ 6lov 7 toyn mapa mavt' éott ta TV avdowmwy mEAyuaTa
und Aschines wepi mapampesfelas 181 . .. whynyy 4§ wdvrwv éori xvola.

4) Plutarch, Demetrios, c. 35.

) Hepi wyns. Miller, Fr. hist. gr. II, p. 368.



Die Weltanschauung des Tacitus. 17

liBt trotz seines lebhaften Bestrebens, diesem unerklidrbaren
Hintergrund der Dinge moglichst viel Terrain fiir das Reich
der Kausalitit abzugewinnen.') Auch er spricht von dem
Walten der Tyche, die mit den Menschen wie mit Kindern
ihr Spiel treibt, die voll schadenfroher Schlauheit stets ihr
Ziel zu erreichen weif und vor allem in jihem Wechsel, in
plotzlichen Peripetien sich gefillt,®) kurz ganz die Rolle spielt,
1n der sie uns die Historie des Hellenismus immer wieder von
neuem vorzufiihren pflegt.

Und wie an das Zeitalter des Polybios in der romischen
Welt die Epoche der Revolution und der Biirgerkriege, der Zu-
sammenbruch der Republik und das Emporkommen des Césaris-
mus sich anschlieBt, so tritt alsbald auch i1n der romischen
Literatur die ZYyn auf, die fortuna insana et caeca et bruta,
wie sie Pacuvius,®) die fortuna ludum insolentem ludere pertinax,
wie sie Horaz genannt hat.*) ,Die Menschheit — sagt Plinius
— hat sich eine Macht erfunden, die man allerwiirts und jeder-
zeit anbeten oder verwiinschen horen kann, Fortuna, die ewig
Bewegliche, von den meisten fiir blind Gehaltene, die ewig
Unbestindige, Wechselnde, die Gonnerin der Unwiirdigen. Wenn
der Mensch seine Rechnung aufmacht, erscheint sie im Buche
seines Lebens auf beiden Seiten, im Soll und Haben. So ganz
und gar sind wir dem Zufall anheimgegeben, daB uns der Zu-
fall selbst als Gottheit gilt“.?) Man denke nur an die grauen-
hafte Vorstellung von dieser Fortuna, wie sie bei Petronius

1) Vgl. v. Scala, Die Studien des Polybios, 159 ff.
2) XV, 6, 8; XXXVII, 5, 2; XXXIX, 18, 8.

3) Vgl. die Rhet. ad Herenn. II, 23, 36. S. Ribbeck, Die rémische
Tragodie 1m Zeitalter der Republik, S. 251.

1) Od. III, 29.

°) N. h. II, 7, 22: toto quippe mundo et omnibus locis omnibusque
horis omnium vocibus Fortuna sola invocatur ac nominatur, una accu-
satur, una agitur rea, una cogitatur, sola laudatur, sola arguitur — huiec
omnia expensa, huic omnia feruntur accepta et in tota ratione mor-
talium sola utramque paginam facit adeoque obnoxiae sumus
sortis, ut sors ipsa pro deo sit, qua deus probatur incertus. Cf.XXVII, 3, 8.
Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. KI. Jahrg. 1910, 1. Abb. 2 |



18 " 1. Abhandlung: Robert v. Pshlmann

in dem Gesprich mit dem blutgierigen Hollengott zum Aus-
druck kommt.!) Kein Wunder, daB die romischen Schulen
widerhallten von Deklamationen iiber die Launen Fortunens,?)
und daB die romische Geschichtsschreibung auch hier ohne
weiteres 1n die FuBstapfen der hellenistischen trat! Fortuna,
— sagt Sallust im Catilina — i1n omni re dominatur;?) ea res
cunctas ex lubidine magis, quam ex vero celebrat obscuratque.?)

Wer hitte aber die furchtbare Irrationalitit des Daseins
tiefer empfinden konnen, als der Mensch der Kaiserzeit, zumal
wenn er, wie Tacitus, auf jenen HOhen wandelte, die 1hn 1n
das gefihrliche Bereich des wechselvollen Spieles um den Thron
der Cédsaren brachte, in die Nihe jener didmonischen Macht,
von deren Triger der Servilismus eines Seneca gesagt hat, dak
durch seinen Mund Fortuna verkiinde, was sie jeglichem
Sterblichen goénnen wolle!®) Das Uberraschende und Unbe-
rechenbare, das 1im Wesen des Zufalls liegt, war ja recht eigent-
lich die Signatur einer Zeit, in der diese Allgewalt des Césaris-
mus nur zu oft als vernunftlose Willkiir empfunden ward, die
in Jedem Moment iiber den einzelnen hereinbrechen konnte,
wie eine blinde Naturkraft Besitz, Ehre, Leben vernichtend.

1) Sie wird hier V. 79 des b. c. angeredet als

rerum humanarum divinarumque potestas
Fors cul nulla placet nimium secura potestas
quae nova semper amas et mox possessa relinquis.

2) Vgl. die Bemerkung Senecas controv.’I, 8, 16 und suas. I, 9 iiber

den locus de fortunae varietate. Dazu Norden, Antike Kunstprosa 1, 276.
Derselbe Ausdruck bei Tacitus ann. II, 54.

3) Das liest sich wie eine wortliche Ubertragung der genannten
Rednerstellen oder des ,v0yn xvBeord mdvra“, wie es Menander und die
Komddie iiberhaupt immer wiederholen. Vgl. Rosiger, Die Bedeutung
der Tyche bei den spiteren griechischen Historikern. Konstansz, Progr.
1880, S. 4.

1) 8, 1.

%) De clem. I, 1: Quid cuique mortalium fortuna datum velit, meo
ore pronuntiat. — Nulla pars usquam nisi volente propitioque me floret.
— Cf. 1b.: Ego vitae necisque gentibus arbiter: qualem quisque sortem
statumque habeat, in manu mea positum est.



Die Weltanschauung des Tacitus. ' 19

Eine Lage, deren ungeheueren Druck niemand tiefer empfunden,
deren ganze Furchtbarkeit niemand erschiitternder dargestellt
hat als Tacitus.

Opus adgredior opimum casibus sagt er selbst von seiner
Darstellung der Kaisergeschichte.!) Ihr entnimmt er die magna
documenta instabilis fortunae summaque et ima miscentis,?)
deren Schilderung ganz auf den Ton gestimmt ist, den die
hellenistische Historie, z. B. der Tacitus so nahestehende Po-
seidonios, anschligt, so oft sie jenen tiickischen Kobold in die
Erzihlung einfiihrt.?)

Daher 1st auch Tacitus weit davon entfernt, etwa vom
Standpunkt altromischer Gliubigkeit gegen eine Anschauungs-
weise zu protestieren, welche die Gotter zu Gunsten einer blinden
Zufallsmacht geradezu depossediert. Im Gegenteil! KEr hat sich
den Konsequenzen dieser Anschauungsweise in Bezug *auf die
Gottheit so wenig entzogen, wie der Mensch des Hellenismus
oder der der Renaissance, die auch hier eine frappante Parallele
zur Antike bildet.

Man denke nur an die fatalistische Resignation gegeniiber
der ringsum herrschenden Gewalt und MiBiregierung, wie sie
in der zahlreichen Renaissanceliteratur iiber das Schicksals-
problem {iiberall zutage tritt, die nach dem Urteil Jakob Burck-
hardts die Vorsehung eigentlich nur deshalb herbeizieht, weil
man sich des nackten Fatalismus, des Verzichtens auf die Er-
kenntnis von Ursachen und Wirkungen oder des baren Jammers
noch geschimt habe.?)

1) Hist. I, 2, cf. 3: multiplices rerum humanarum casus.

2) Ebd. IV, 47 die uerafolai tfis tiyns.

3) Man denke nur an Stellen wie Hist.II, 1: Struebat iam fortuna
in diversa parte terrarum initia causasque imperio, quod varia sorte lae-
tum rei publicae aut atrox, ipsis principibus prosperum vel exitio fuit. IlI,
46 : fortuna populi Romani. III, 59 ni Vitellium retro forftuna vertisset.
Ann. IV, 1: nonus Tiberio annus erat, compositae rei publicae florentis
domus cum repente turbare fortuna coepit, saevire ipse aut sae-
vientibus vires praebere. (Vgl. Sallust Cat. 10: saevire fortuna ac miscere
omnia coepit.) — Ann. XVI, i: Inlusit dehinc Neroni fortuna etc. —
Weitere Stellen bei Gerber und Greef, Lex. Tacit. s. v.

4) Kultur der Renaissance, Bd. II, 10. Aufl., S. 234.

2#



20 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Selbst wenn Tacitus so intensiv religios empfunden hiitte,
wie Ranke annimmt, wiirde er gegen diese Konsequenzen keines-
wegs ganz gefeit gewesen sein. Hat doch selbst der tiefste
religiose Geist der Renaissance, ein Dante, unbeschadet des
ewigen Ratschlusses der Gottheit, der 1thm der Urquell aller
Dinge ist, unter dem Kindruck der ungeheueren Unbestindig-
keit aller irdischen Geschicke, seinen Gott die Lenkung der
Menschenschicksale auf ein dimonisches, von Dante ebenfalls
als Fortuna bezeichnetes Wesen iibertragen lassen, die ,fiir
nichts als fiir Veréinderung, fiir das Durchemnanderriitteln der
Erdendinge zu sorgen hat und in indifferenter Seligkeit den
Jammer der Menschen iiberh6ren darf?!) — #dhnlich wie die
Fortuna des Hellenismus und des Tacitus!

Natiirlich ist der antike Mensch hier viel weiter gegangen,
als der christliche Dichterprophet je gekonnt hitte. Ihm
mubBiten vor der ddmonischen Schicksalsmacht die Gitter selbst
verblassen. Ich erinnere an den Pdan, den Demetrios Poliorketes
in Athen zu horen bekam, in dem es von 1hm hieB, daB er
allein ein wahrer Gott sei, daB die anderen Gotter weit 1n
der Ferne weilten oder keine Ohren hétten oder tiberhaupt
nicht existierten oder wenigstens um uns sich ganz und
gar nicht kiimmerten!®) ks i1st geradezu die Anbetung des
Erfolges, der toyn des Michtigen; ein sprechendes Beispiel
zu dem furchtbaren Satze Menanders: 1o xparody yao viv
vouiletar ¥€6¢.3)

Was sich hier als Vergotterung der in einer auBerordent-
lichen Personlichkeit verkorperten Schicksalsmacht #duBert,*)
das erscheint bei jenen tieferen Naturen, die unter dem Druck

1) J, Burckhardt, a. a. O. II19, 227 zu Inferno VII, 89 f., wozu aller-
dings zu bemerken 1st, daB diese Kigur bei Dante doch nicht in dem
Grade einen Verzicht auf eine spezielle ,Vorsehung® enthiilt, wie Burck-
hardt annimmt. Siehe ebenda, S. 368.

2) Athen. VI, 63. Vgl. Lehrs, Déimon und Tyche. Populiire Aufsitze
aus dem Altertum, S. 186.

) Fr. 257 bei Kock, Com. Att. fr. III, p. 74.

%) Vgl. dazu P. Wendland, Die hellenistisch-romische Kultur in
ihren Beziehungen zu Judentum und Christentum, 1907, S. 75.



Die Weltanschauung des Tacitus. 21

des romischen Cisarismus und des ungeheueren MiBverhélt-
nisses zwischen Menschentun und Menschenschicksal litten,
als bitterste Resignation. Aus dieser Empfindung heraus schrieb
Lucan in sein Gedicht iiber die Biirgerkriege den Satz: mor-
talia nulli sunt curata deo;') und Tacitus hat sich noch am
Ende seiner historiographischen Titigkeit, 1n den sechziger
Jahren seines Lebens, den Satz seinem vollen Inhalt nach
angeeignet, indem er den Gottern eine absolute Gleichgiiltig-
keit gegen Gut und Bose zuschreibt und damit die Existenz
einer sittlichen Weltordnung vollkommen in Abrede stellt.?)
DaBi ein verbrecherisches Scheusal wie Nero so viele Jahre
hindurch auf dem Throne unangefochten blieb, wird aus-
driicklich mit diesem Indifferentismus der Gotter in Zusammen-
hang gebracht.?) Ein Standpunkt, der in seinem Krgebnis
fiir den Menschen auf das gleiche hinauskommt, wie die radi-
kale Skepsis des Plinius, der es ja auch ohne weiteres ablehnt,
den Verlauf der menschlichen Dinge mit einer wie immer
 beschaffenen auBerirdischen Macht in einen kausalen Zusammen-
hang zu bringen.*)

Jedenfalls steht eine Anschauung, welche das Gottliche
in dieser Weise aus der Geschichte ausschaltet, in unverein-
barem Widerspruch mit der altrémischen Empfindungsweise,®)

1) VII, 454. Vgl. iibrigens bereits Knnius trag. 353 und dazu
Cicero, de div. II, 104.

2) Ann. XVI, 33: aequitate deum erga bona malaque docu-
menta. Es ist die VI, 22 als ,multis insita® bezeichnete opinio, non
initia nostri, non finem non denique homines dis curae; i1deo creberrime
tristia in bonos, laeta apud deteriores esse. Wenn Ranke, a. a. O. zu
dieser Stelle bemerkt, das sei nicht die Ansicht des Tacitus, so iibersieht
er, daB sich Tacitus anderwirts eben zu dieser Ansicht bekannt hat.

3) XIV, 12: quae adeo sine cura deum eveniebant, ut multos
post annos Nero imperium et scelera continuavernit.

#) N. h. II, 719: Quis non interpretatione naturae fateatur inriden-
dum, agere curam rerum humanarum illud quidquid est summum?

5) Vgl. z. B. Cicero, de nat. deorum I, 3: Sunt enim philosophi
et fuerunt, qui omnino nullam habere censerent rerum humanarum
procurationem deos. Quorum si vera sententia est, quae potest
esse pietas, quae sanctitas, quae religio?




22 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

die jeden Akt des Offentlichen und privaten Lebens auf trans-
zendente Michte bezog, ,in dem Glauben und der Erkenntnis®
— wie Cicero einmal sich ausdriickt -—- ,daB alles durch den
Willen der Gotter gelenkt wird“.!) Man braucht nur die
Schilderungen zu lesen, welche Tacitus selbst von dem see-
lischen Leben der Massen gibt,?) so z. B. den Bericht iiber
den Militdraufstand des Jahres 14, um sofort zu erkennen:
welche tiefe Kluft den Volksglauben von der Weltansicht
trennt, die Tacitus als das Endergebnis seiner wissenschaft-
lichen Lebensarbeit bezeichnet; einer Weltansicht, die 1m
Grunde jeden Kultus iiberfliissig macht.

Und dieser Eindruck wird noch wesentlich verstiarkt, wenn
man sich alle die AuBerungen des Geschichtschreibers ver-
gegenwiirtigt, die eine — oft sehr scharfe — Kritik des Volks-
olaubens enthalten. So gleich in dem obengenannten Bericht
iiber die Erhebung der pannonischen Legionen nach dem Tod
des Augustus, wo die Furcht der meuternden Soldaten vor
einer Mondfinsternis ohne weiteres als gemeiner Aberglaube,
als superstitio bezeichnet wird.®) Kin Urteill, demgegeniiber
selbst die verichtliche Ironie, mit der ein Thukydides der-
artige Wahnvorstellungen behandelt,*) als Zurilickhaltung er-
scheint. Und was hier dem Historiker religioser Wahn, das
ist thm anderwiirts Pébelmeinung (vulgi opinio), so z. B. die
1m den Annalen erwihnte Ansicht der Leute, die das KErscheinen
eines Kometen und das Kinschlagen des Blitzes beil einem
Mahle Neros auf einen Thronwechsel deuteten,®) sowie die

——— TS U 0 L LEL T e

1) De har. resp. § 19.

¢) Z. B. Ann. I, 28: sua facinora aversari deos lamentantur.
I, 30: durabat et formido caelestis irae nec frustra adversus impios
hebescere sidera, ruere tempestates.

3) 1, 28: sunt mobiles ad superstitionem perculsae semel mentes.

4) VII, 50 (von Nikias): #7v ydo . xai ayay Pdeiacu@d tve xal v
TOLOV T TTOOOXELUEVOS.

) X1V, 22: Inter quae sidus cometes effulsit; de quo vulgi opinio
est, tanquam mutationem regis portendat. — Cf. 1b.: Auxit rumorem
pari vanitate orta interpretatio fulguris. Vgl. auch Hist. 1I, 61 tuber
das stolidum vulgus, das an die Unverletzlichkeit eines in der Arena
von den DBestien Verschonten glaubt.



Die Weltanschauung des Tacitus. 23

Ansicht derjenigen, die in dem Unwetter der stiirmischen
Nacht, in der die Leiche des ermordeten Britannicus verbrannt
wurde, eine Offenbarung des Gotterzornes iiber Neros Freveltat
erblickten.!) Eine Anschauungsweise, die emn andermal 1m
Hinblick auf die abergldubische Deutung einer grofen Feuers-
brunst 1im Jahre 27 rein psychologisch dahin erkldrt wird,
daB es beim groBen Haufen Sitte 1st, von dem, was der
Ziufall getan, die Ursache in einer Schuld zu suchen.?)
Aber nicht bloB in dem letzten Werk des Tacitus, sondern
schon in den Historien begegnen wir demselben kritischen
Zug. Hier wird geradezu die Wundersucht ungebildeter
Jahrhunderte der Aufklirung der Gegenwart gegen-
tibergestellt, wo es erst einer starken KErregung der Gemiiter
bediirfe, um gewisse rein zufillige und rein natiirliche Tat-
sachen zu Wundern und Vorzeichen zu stempeln,®) wie es In
der Hauptstadt wihrend der Wirren unter Otho geschah.?)
Ich erinnere ferner an die Darstellung des Truppenaufstandes
wihrend der Erhebung der Bataver, wo die Beschriinktheit
der Masse sogar in dem niederen Wasserstand des Rheines
ein prodigium sah,®) ,als ob selbst die Fliisse, die alten Schutz-
wehren des Reiches uns verlieBen®. Kin Wahn, den Tacitus
mit der sarkastischen Bemerkung abfertigt, daB das, was im
Frieden als Zufall oder Naturereignis aufgenommen werde,
nun auf einmal Schicksalsfigung und AuBerung des Gotter-

) Ann. XIII, 17: adeo turbidis imbribus, ut vulgus 1ram
deum portendi crediderit adversus facinus, cuil plerique etiam hominum
1ignoscebant.

2) Ann. IV, 64: feralemque annum ferebant et ominibus adversis
susceptum principi consilium absentiae, qui mos vulgi, fortuita
ad cul pam trahentes.

3) Hist. I, 86: Et plura alia rudibus saeculis etiam in pace ob-
servata, quae nunc tantum in metu audiuntur.

%) Ebd.: a fortuitis vel naturalibus causis in prodigium et
omen 1mminentium cladium vertebatur.

°) Hist. IV, 26: apud 1mperitos prodigi loco accipiebatur 1psa
aquarum penuria. Man wird hier durchaus an die Kritik Sallusts er-
innert, z. B. Catil. 30, 2: simul id quod in tali re solet, alii portenta
atque prodigia nuntiabant. Vgl. auch Bell. Jug. 75, 7 und 9.



24 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

zornes sein solle!!) Die supranaturalistische Erkldrung, der,
wie wir sehen werden, Tacitus selbst an anderen Stellen
gewisse Konzessionen gemacht hat, wird hier lediglich als
subjektiver Wahn bezeichnet, als psychologischer Reflex
der Verhiltnisse und der durch sie hervorgerufenen Stim-
mungen. Ahnlich wie es an einer anderen Stelle einmal
heifit, daB auch der Zufall zum Omen wird, wenn einmal die
Disposition zum Glauben vorhanden 1st!?) Und es ist gewiB
in erster Linie Ausdruck derselben kritischen Stimmung und
nicht bloB des nationalen Selbstgefiihls, wenn die durch die
Einéscherung des Kapitols im Jahre 69 veranlaBte Prophezeiung
der Druiden, daB dies Zeichen auf das Ende des romischen
Reiches und die kiinftige Herrschaft der transalpinischen
Volker hindeute, als superstitio vana abgewiesen wird.?) Awuch
wird sicherlich nicht ohne eine gewisse Ironie erwihnt, daB
das Verdorren der ficus Ruminalis im Jahre 58 als schlimmes
Vorzeichen angesehen wurde, so lange, bis der Baum neue
Triebe ansetzte!*) Selbst der unter den Hochststehenden und
Gebildeten weitverbreitete Glaube an die Astrologie, ein Glaube,
dessen EinfluB Tacitus selbst auf die Dauer sich nicht ganz
~ hat entziehen konnen, wird einmal in den Historien als purer
Aberglaube behandelt®) und rein psychologisch aus der

Leichtgldubigkeit des Menschen gegeniiber dem Ge-
heimnisvollen erklirt.®)

1) Hist., 1. c.: quod in pace fors seu natura, tunc fatum et 1ra
der1 vocabatur.

2) Hist.II, 1: inclinatis ad credendum animis loco ominum
etiam fortuita.

3) Hist. IV, bH4.

4) Ann. XIII, 58: prodigii loco habitum est, donec 1n novos fetus
revivisceret.

5) II, 78: Post Muciani orationem ceteri audentius circumsistere,
hortari, responsa vatum et siderum motus referre. Nec erat intactus
tali superstitione, ut qui mox rerum dominus Seleucum quendam
mathematicum rectorem et praescium palam habuerit.

6) I, 22: sed Otho tamquam peritia et monitu fatorum praedicta

accipiebat cupidine ingenii humani libentius obscura cre-
dendi. Cf. I, 27.



Die Weltanschauung des Tacitus. 25

Natiirlich hat Tacitus diese Kritik, fiir die das , Wunder*
eben nur als Produkt des Wunderglaubens erscheint, nicht in
jedem einzelnen Falle wiederholt. Kr begniigt sich gelegentlich
damit, das Mythische einfach abzustreifen und eine rein natiir-
liche Erklirung an die Stelle des Supranaturalismus der Sage
zu setzen, so 1in dem Bericht iiber die Sodomis, indem er zwar
die Moglichkeit zugibt, daB es einst Stidte am Toten Meere
gegeben haben konne, die durch ,himmlisches Feuer® zerstort
wurden, aber diese Moglichkeit lediglich als Naturvorgang
gelten 1Bt und die naive, volkstiimliche Auffassung des Mythus
von einem Strafgericht {iber Sodom stillschweigend ablehnt.?)
Oder er gibt eine Darstellung 1im Sinne des Volksglaubens,
bei der man aber sofort sieht, daB er sich keineswegs mt
dem Erzihlten identifizieren will. So z. B. in den Annalen,
wo — gelegentlich der Einnahme von Artaxata — eine an-
gebliche Wundererscheinung (miraculum velut numine oblatum)
erwihnt wird, aus der die Romer schlossen, daB der Zorn
der Gotter die Stadt dem Untergang geweiht habe,?) oder an
anderen Stellen, wo ebenfalls Orakel, Wunder- und Vorzeichen °)

=== i

1) Hist. V, 7. Vgl. Josephus bell. Jud. IV, 8, 4: @aol d¢ ag 9d¢
acéBeiav olxnrépwy xepavvols xatepléyn. Nach den neuesten Forschungen
scheint iibrigens die Sage an Zerstérungen durch vulkanische Krifte
angekniipft zu haben.

2) Ann. XIII, 41. Man beachte ut quasi infensantibus deis exitio
tradi crederetur. Cf. IV, 27. |

8) Vgl. z. B. Hist. I, 62 iiber das laetum augurium eines Adlers,
der dem Heere velut dux viae voranfliegt, ,ut haud dubium magnae
et prosperae rei omen acciperetur. — IV, 81:... multa miracula
evenere, quis caelestis favor et quaedam in Vespasianum inclinatio numi-
num ostenderetur. — Ann. II, 54: Et ferebatur Germanico per
ambages, ut mos oraculis, maturum exitum cecinisse (sc. Clarii Apollinis
sacerdos). XII, 43: multa eo anno prodigia evenere, d. h. nach der
Volksansicht, wie der gleich folgende Satz beweist: Frugum quoque
egestas et orta ex eo fames in prodigium accipiebatur. Wie
wenig das evenere die betreffenden ,prodigia“ wirklich als solche be-
zeichnen will, zeigt auch Ann. XIV, 12: prodigia quoque crebra et irrita

intercessere. Der  Satz besagt nicht mehr als das vulgantur prodigia
Ann. XV, 47,



26 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

oder Volkssagen!) in einer Weise mitgeteilt werden, daB man
zunachst eben nur an die Volksmeinung denken kann, nicht
an die personliche Ansicht des Geschichtsschreibers.

Sehr bezeichnend fiir diese Art der Erzédhlung ist der
Bericht iiber eine KEpisode aus dem Leben Neros, iiber die
Entweihung der Quelle der marcischen Wasserleitung, in der
Nero, um sich emen besonderen Genufi zu verschaffen, ein
Bad nahm. FEine Tat, die von der Offentlichen Meinung mit
Entriistung aufgenommen wurde, von der aber Tacitus mit
kiithler Objektivitit berichtet: ,Es hiek, daB er das geweihte
Trinkwasser und die dem Ort gebiihrende Ehrfurcht verletzt
habe.* Und wenn dann hinzugefiigt wird, eine kurz darauf
erfolgte Erkrankung des Kaisers habe den Glauben bestitigt,
der darin eine Folge des Gotterzornes sah,?) so sind auch
diese Worte so gewihlt, daB man keineswegs auch den Ge-
schichtsschreiber zu diesen Glidubigen zu zidhlen braucht, der
schon deshalb hier nicht mitgemeint sein kann, weill er ja
kurz vorher die Gleichgiiltigkeit der Gotter gegen das
Treiben Neros behauptet hat.?)

Ebensowenig beweist fiir die Glaubigkeit des Tacitus der
canz objektiv gehaltene Bericht iiber die Rolle, welche bel
der Katastrophe des Galba die Haruspizin gespielt hat;*) eine
Stelle, die Ranke mit Unrecht als Zeugnis fiir ,das Fest-
halten des Tacitus an dem Krgebnis der Haruspizin® ver-
wertet.’) Und das gleiche gilt fiir das Urteil des Historikers

1) S. z. B. Ann. XII, 13 iiber den jagenden Herkules; Hist. IV, 83f.
iiber die Verbringung des Serapisbildes von Pontus nach Agypten;
Germ. 45 iiber die Erscheinungen an der ,Grenze der Welt".

2) Ann, X1V, 22: secutaque anceps valetudo iram deum affirmavit.

3) XIV, 12. Das iibersieht Nipperdey-Andresen, S. 36.

4) Hist. I, 27. Vgl. auch ebd. c¢. 18 die ganz objektive Bemerkung
tiber Galbas Verachtung der Prodigien.

°) a. a. 0., S. 315, iibrigens mit einem gewissen Zoégern. Denn
er setzt hinzu: ,Wenn ich Tacitus nicht mifiverstehe!® Allerdings findet
sich auch keine ausdriickliche Verurteilung der Haruspizin bel Tacitus,
von der doch schon Cicero gesagt hat: dum haruspicinam veram esse
vultis, physiologiam totam pervertitis. De divin. II, 37.



Die Weltanschauung des Tacitus. 27

tiber die 1hm — ebenso wie die Juden selbst — #uBerst
unsympathischen Proselyten der Juden, die Tacitus als ein
verkommenes Gesindel und zugleich als Verichter der hei-
mischen Religion, als Veriichter der Gotter charakterisiert:?)
ein Urtell, das allerdings einen starken Tadel enthilt, aber
wesentlich das ethische und biirgerliche Verhalten im Auge
hat, das sich in emner gewissen Riicksichtnahme auf die religigse
Volksiiberzeugung iuBert. Fiir die personliche Anschauung
des Tacitus iiber Wesen und Wirken der Gottheit kann daher
diese Stelle ebensowenig beweisend sein, wie die berithmten
thukydideischen Schilderungen des sittlichen Verfalls in Athen
und Hellas mit ihrem Hinweis auf das Schwinden der Gotter-
furcht (dedv @ofosc) und der Achtung vor dem dewrv viéuog?)
fiir den Gotterglauben des Thukydides irgend etwas beweisen
kann.?) Wenn Nipperdey aus der taciteischen Bemerkung
iiber die MiBachtung der ,heimischen“ Religion durch die
jiidischen Proselyten den Schluf zieht, daB Tacitus ,diese®
Religion doch ,fiir eine richtige Vermittlung des Gottes-
begriffes fiir das allgemein menschliche BewufBitsein gehalten®
habe, so wird dabel iibersehen, daB hier gar nicht blo8 von
der romischen Religion, sondern von den nichtjlidischen Reli-
gionen iiberhaupt die Rede 1st,*) und daB anderseits die
bekannten Aufierungen des Tacitus iiber den bildlosen ver-
geistigten Kult des jiidischen Monotheismus und der Religion
der Germanen®) eher eine gewisse Abneigung gegen den

1) Hist. V, 5.

%) 1I, 53 und III, 82.

9) Das hat sehr treffend H. MeuB betont, Thukydides und die reli-
giose Aufklirung. Jbb. f. kl. Philol,, Bd. 145 (1892), S. 229. Welche
Unklarkeit in diesen Fragen auch iiber Thukydides herrscht, zeigt —
abgesehen von Classen — die von MeuB ebenfalls mit Recht zuriick-
gewilesene Ansicht Zellers, daB Thukydides das Walten der Gottheit
und der sittlichen Weltordnung durch den Gang der Geschichte selbst
ans Licht treten lasse. (Phil. d. Gr. II3, 21.)

t) Vgl. Hist. V, 13: gens superstitioni obnoxia, religionibus
adversa.

°) Hist. V, 5. Germ. 9.



28 1. Abhandlung: Robert v. Pshlmann

anthropomorphistischen Polytheismus, also gegen die herr-
schende , Vermittlung des Gottesbegriffes“ zu verraten scheint.?)
— Als vollig belanglos ist endlich eine ganze Rethe von
Stellen auszuschalten, die zwar ein Eingreifen der Gotter er-
wihnen, aber nicht die Ansicht des Geschichtschreibers wieder-
geben, weil sie entweder rein konventionell sind oder einen
Bestandteil volkstiimlicher Sagen, Erzéhlungen usw. bilden,
die Tacitus einfach referiert oder die nur in den Reden der han-
delnden Personlichkeiten, der Feldherren, Staatsminner vor-
kommen, die natilirlich 1n der Regel auf den Ton der volks-
tiimlichen oder offiziellen Gotterglaubigkeit gestimmt sind.?)
Man 1st lediglich dem Zauber der taciteischen Kunst erlegen,
wenn man mit diesen AuBerungen immer wieder Tacitus selbst
1dentifiziert hat, obgleich man an der analogen Darstellungs-
weise des Thukydides, des Polybios, Cisar u. a. lingst hatte
sehen konnen, wie scharf hier geschieden werden muf.?)

Auf welch schwachen Fiiien die Theorie von dem religidsen
Charakter des Tacitus steht, zeigt auch die Art und Weise,
wie man durch eine grundfalsche Interpretation des letzten
Kapitels des Agricola dem Geschichtschreiber den Unsterblich-
keitsglauben vindiziert hat. Tacitus stellt nidmlich dort den
vergidnglichen Bildern aus Marmor und Erz die forma mentis
aeterna entgegen, das Bild des Geistes, das unsterblich fortlebt
in den Seelen der Menschen und in der Uberlieferung der
Geschichte.*) Es ist mir geradezu unbegreiflich, dag Philo-
logen wie Nipperdey und Andresen diesen- einfachen klaren

1) Wie Nipperdey a.a.O. selbst zugeben mufi. Man denke an die
stoischen Anschauungen von dem Menschenherzen als dem eigentlichen
Tempel der Gottheit, von der Wertlosigkeit der Tempel und der Gotter-
bilder!

%) Vgl. z. B. Agr. 15 und 32. — Hist. IV, 57f. und 84f.; V, 3 und
24 f. Ann. II, 40 und 71; IV, 28; XI, 15; XIII, 57; XIV, 6; XV, 24
und 34.

3) S. in Bezug auf Thukydides MeuB, a.a. 0., S. 274f.,, in Bezug
auf Polybios v. Scala, a. a. O., S. 206 f. Wie bezeichnend ist z. B. Poly-
bios XXIII, 10.

%) Agricola posteritati narratus et traditus superstes erit.



Die Weltanschauung des Tacitus. 29

Sinn so vollig miiverstehen und die Stelle, die zudem nur von
einer geistigen KElite spricht, auf alle Menschen und ihre
individuelle Fortdauer im Jenseits beziehen konnten.l) Und
dies, obwohl Tacitus in demselben Zusammenhang ganz so wie
der Sokrates der platonischen Apologie den Unsterblichkeits-
glauben als etwas rein Hypothetisches behandelt ! 2)

Nun fehlt es ja allerdings auch nicht an solchen Stellen,
an denen Tacitus selbst die Gotter bei der Gestaltung der
irdischen Dinge als Mitempfindende und Mithandelnde beteiligt.
sein laBt. Und wir erleben das merkwiirdige Schauspiel, dak
in einer Zeit, in der ein Dichter wie Lucan den mythologischen
Apparat aus der erzihlenden Poesie hinausgewiesen hatte, ein
groB3er Greschichtschreiber wenig spiter sich dieses Apparates
wieder ganz unbefangen bedient hat.

So wird z. B. in der Germania die Naturausstattung Deutsch-
lands, der Mangel an Gold und Silber als ein Werk der Gotter
hingestellt und nur die Frage offen gelassen, ob man diesen
Mangel auf die Gotterhuld oder auf den Gottergroll deuten
solle!®) Wenn germanische Stimme in morderischem Bruder-
krieg sich gegenseitig bis zur Vernichtung befehden, so konnte
das nach Tacitus auch als Symptom ,einer gewissen Gunst der
Gotter fiir Rom gedeutet werden, die ,uns selbst den Anblick
ihres Kampfes nicht miBgonnt haben“.%) Ebenso soll es ein
andermal ,nicht ohne gottlichen Beistand“ geschehen sein,®)
wenn in einer Schlacht zwischen Cerialis und Civilis die bereits
siegreichen Germanen plotzlich von einer Panik ergriffen wurden
und den Riicken wendeten. KEndlich soll es zur Zeit einer groBen
Hungersnot unter Claudius im Jahre 51 neben der Milde

1) a.a. 0., S. 30.

2) Man lese nur die Anfangsworte des Kapitels: si quis manibus
piorum locus, s1 ut sapientibus placet, non cum corpore extinguuntur
magnae animae, placide quiescas.

3) C. 5 argentum et aurum propitiine an irati di negaverint dubito.

4) C.33: . .. favore quodam ergo nos deorum; nam ne spectaculo
quidem proelil invidere.

) Hist. IV, 78: nec sine ope divina mutatis repente animis terga
victores vertere.



30 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

des Winters die ,groBe Gnade der Gotter® gewesen sein, die
dem #uBersten Verderben gewehrt habe.!) Umgekehrt 1st es

der Zorn der Gotter, auf den — abgesehen von der , Wut der
Menschen“ — 1n erster Linie die Biirgerkriege Roms seit den

Zeiten der Gracchen zuriickgefiihrt werden.?) Und derselbe
Gotterzorn ist es, der die Schreckensherrrschaft Sejans, Tibers,?)
Neros*) iiber Rom verhingt hat. Und wenn sich einmal, wie
im Jahre 65, die Greuel des Cisarismus besonders hiuften, so
heist es wohl, daB ,auch die Gotter das Jahr durch Unwetter
und Seuchen kennzeichneten.?)

Wenn ferner die Ausfiihrung des verbrecherischen An-
schlages Neros gegen seine Mutter in die Nacht verlegt wurde,
um den Frevel zu verschleiern, so sind es die Gotter, welche
diese Absicht durchkreuzen, indem sie ,eine sternenhelle Nacht
und Meeresstille verliehen, gleich als wollten sie die Nacht
zur Zeugin des Frevels machen“.®) Sie sind es endlich, die
Tacitus mit heranzieht, um die Szene zu erkliren, die sich
im Jahre 64 1m Vestatempel abspielte. Wenn damals Nero
nach dem Hintritt 1n das Heiligtum plotzlich von einem so
unwiderstehlichen Angstgefiihl ergriffen ward, daf er an allen
Gliedern zu zittern begann, so wird zwar anerkannt, daB sich
das zur Geniige aus den Gewissensqualen verstehen lasse, die
ihn in bestindiger Furcht erbielten. Aber gleichzeitig wird
doch als moglich angenommen, daB ,die Gottheit es war,
welche diesen Schrecken iiber ihn verhiingte“.”) Endlich das

1) Ann. XII, 43: magnaque deum benignitate et modestia hiemis
rebus extremis subventum.

¢) Hist.Il, 38: eadem illos deum ira, eadem hominum rabies, eaedem
scelerum causae in discordiam egere.

8) Ann. 1V, 1: Tiberium variis artibus devinxit ... non tam soller-
tia . . . quam deum ira in rem Romanam.

4) XVI, 16: ira 1lla numinum in res Romanas fuit.

°) Ann. XVI, 13: tot facinoribus foedum annum etiam dii tempe-
statibus et morbis insignivere.

°) 1b. XIV, 4: noctem sideribus illustrem et placido mari quietam
quasi convincendum ad scelus dii praebuere.

) XV, 36: seu numine exterrente seu facinorum recordatione nun-
quam timore vacuus.



Die Weltanschauung des Tacitus. 31

Ungliicksjahr 69! KEs i1st mit seinen furchtbaren Schicksals-
- schligen dem Historiker ein offenkundiger Beweis dafiir, daB
,die Gotter nicht unsere Wohlfahrt, sondern Siihne wollen*.1)
Sogar der Zweifel an der Realitit der prodigia verstummt
vor den ,untriiglichen® Zeichen, in denen sich dieser Gotter-
wille kundgetan haben soll.?)

Allein so bedeutsam diese Konzessionen an einen supra-
naturalistischen Pragmatismus auf den ersten Blick erscheinen,
ber niéherer Erwigung wird man auch sie nicht als den Aus-
druck irgendeiner ernsteren religiosen Uberzeugung ansehen
konnen. Dagegen spricht schon die ganze Art und Weise,
wie Tacitus sonst iiber die Herrschaft des Zufalls oder des
Fatums in der Geschichte und tiber den Indifferentismus der
Gotter spricht. Daher sind auch diese Gotteraktionen meist
nicht anders zu beurteilen, als die der Fortuna, d. h. sie
erkldren sich wie diese zunichst aus den kiinstlerischen
Absichten des Tacitus. Das rethorische Pathos, die maniera
grande der groBen Tragodien, wie man die taciteischen Cédsaren-
biographien mit Recht genannt hat, bedarf zur Versinnlichung
des gewaltigen Ganges des Schicksals der Personifikation. An
die Stelle abstrakter Begriffe treten 1ihr wie von selbst als
allegorische Hilfsmittel der Veranschaulichung die dem Leser
vertrauten mythologischen Gestalten, wie dort Fortuna, so hier
die Gotter, iiber deren Realitit damit so gut wie nichts aus-
gesagt wird. Ks ist einfach eine Anbequemung an die volksmiBige
Redeweise, wie wir sie auch bei Polybios,®) ja sogar bei einem
Thukydides finden, der die Fiigungen des Schicksals ra dac-
uoévia nennt*) — ganz wie der Volksmund — ohne damit fiir
sich irgendwo eine bestimmte religiose Vorstellung zu verbinden.

S Sl sl

1) Hist. I, 3: nec enim umquam atrocioribus populi Romani cladi-
bus magisve iustis indiciis adprobatum est, non esse curae deis securi-
tatem nostram, esse ultionem.

) ib. ... caelo terraque prodigia et fulminum monitus et futu-
rorum praesagia, laeta tristia, ambigua manifesta.

3) 8. v. Scala, a. a. O., S. 206f.

1) 11, 64.



32 ' 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Ubrigens wiederholt sich auch hier wieder ein ProzeB, den
die Literatur und zwar zunichst die Poesie schon seit dem Zeit-
alter des Hellenismus durchgemacht hatte. Wie Usener 1n
seinem Buch iiber ,Gotternamen“?l) treffend entwickelt hat,
wurden gerade in dem MaBe, als der Glaube an die Gotter
der klassischen Zeit seine Kraft verlor, auch die von Dichtung
und Kunst gestalteten Gottervorstellungen frei und verfiighar
als bequemes Mittel dichterischer Darstellung. In der jiingeren
alexandrinischen Dichtung und in der romischen seit Horaz
und Ovid bis herunter zu den Dichtern der neronischen Zeit
konnen wir verfolgen, wie alles und jedes Geschehen, Hand-
lungen und Ereignisse, sich in emm Spiel gottlicher Kriifte
umsetzt. Und dieser ,beweglichen Vorstellungsformen dich-
terischer Einbildungskraft“?) hat sich dann auch die Prosa
ungescheut in derselben Weise bedient, je mehr unter dem
Einflug der Rhetorik Poesie und Prosa ineinander iibergingen,
d. h. je mehr der poetische und der prosaische Wortschatz
durcheinander geworfen wurden und auch inhaltlich die in
der Rhetorenschule {iibliche Vermischung von Wahrheit und
Dichtung in die Historie Kingang fand. Dieser in poetischen
Farben schillernden Kunstprosa, die an den Historiker die
gleichen Stilforderungen stellte wie an den Epiker und Dra-
matiker,®) dem rhetorice et tragice ornare?*) verdanken auch
die taciteischen Gotter ganz wesentlich die Rolle, die sie —
wenn auch nicht gerade hiufig — 1n seiner Darstellung spielen.
Daher miissen sie auch diese Rolle je nach dem Wechsel der
Stimmung und des Ausdrucks mit den verschiedensten anderen
Miéchten teilen: mit Zufall, Fatum, Notwendigkeit, ganz wie
in der Rhetorik! Im Hinblick auf ein Wort Mommsens, daB

1) 8. 366

¢) Nach dem treffenden Ausdruck von Leo, Tacitus. Gottinger
Festrede, 1896, S. 13.

%) Norden, Antike Kunstprosa I, 299. Leo, ebenda.

1) Vgl. Peter, a. a. 0.1, S.23 und Leo, a.a. 0. ,Der groBte romische
Historiker ist ganz nur zu verstehen, wenn man ihn als Dichter ver-
steht.® Ein Gesichtspunkt, der bei der Beurteilung und Erklirung des
Tacitus noch 1mmer zu wenig gewiirdigt wird.



Die Weltanschauung des Tacitus. 33

an Tacitus eigentlich ein groBier tragischer Dichter verdorben
sel, hat man einmal die Bemerkung gemacht,!) man habe bel
Tacitus oft den Eindruck, als beniitze er Berge und Wilder
wie Kulissen auf dem Theater. ,Sie sind da, wenn sie ge-
braucht werden und verschwinden, wenn sie ihre Dienste getan
haben.“ Ganz wie seine Gotter, Fortunen usw.! Ks ist bei
Tacitus nicht anders, als ber Quintilian, ber dem auch 1m
bunten Wechsel fata, fortuna, providentia, rerum ipsa natura,
natura, deus ille parens rerum fabricatorque mundi als Schick-
salsmichte erscheinen.?)

Wie wenig bei diesem halb unbewuBten Gestaltungs- und
Wandlungsvermogen des Dichters und Kiinstlers die ,Gotter*
wirklich ernst zu nehmen sind, das zeigt sich bei Tacitus ein-
mal recht augenfillig in dem konventionellen Ausdruck diis
propitus,®) der dem Historiker gelegentlich mit unterlduft, ob-
wohl er zu den pathetischen AuBerungen iiber den Groll der
Gotter gegen Rom absolut nicht paBt, weshalb sich Tacitus
nachtriglich durch den Zusatz ,s1 per mores nostros liceret*
gewlissermafBien korrigieren muBz! Die Gotter der Staatsreligion
sind eben auch fiir thn, wie fiir die literarisch Gebildeten iiber-
haupt, zu leeren Schatten geworden.

Aber auch noch in anderer Hinsicht ist ein konventionelles
Moment in der Art und Weise erkennbar, wie bei1 Tacitus
gelegentlich auch der Gotter gedacht wird. Tacitus stand als
Senator, Konsular und Quindecimvir sacris faciundis, als Mit-
glied eines der hochsten Priesterkollegien, sozusagen in einem
offiziellen Verhiltnis zur Staatsreligion. Er war auBerdem einer
der starrsten Vertreter des traditionellen romischen Aristo-
kratismus, fiir den die duBierliche Anbequemung an das Staats-
kirchentum, das Prinzip des patrios ritus servare ein Stiick
Standessitte war,*) auch wenn man 1hm innerlich noch so

o e—— -_—

1) C. Bardt, Berliner Phil. Wochenschrift 1907, S. 369.
2) Vgl. Babucke, Diss. de Quintiliani doctrina et studiis, Regi-
monti, 1866.
3) Hist. 111, 72.
) Vgl. iiber die analoge Anschauungsweise Ciceros Zielinski, Cicero
Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. K1. Jahrg.1910, 1. Abh, 3




34 1. Abhandlung: Robert v. Pohlmann

ferne stand. Kin Verhalten, das Mommsen zu der ironischen
Bemerkung veranlafit hat, daB diese Herren ,zum Besten des
gemeinen Mannes“, d. h. aus politischen ZweckmiBigkeitsgriinden
sich nicht scheuten, ,ihren Verstand gefangen zu geben“?) —
wozu allerdings zu bemerken ist, daB auch die gliubige In-
telligenz nicht minder inkonsequent war.?) Ich zweifle um so
weniger, daB3 dieser traditionelle Klassenstandpunkt auf die
Geeschichtschreibung des hocharistokratischen Tacitus einen ge-
wissen HinfluB geiibt hat, als er auch darin emen beriihmten
Vorgiinger hatte, der in einer ,pragmatischen, d. h. auf prak-
tische Wirksamkeit berechneten Geschichtschreibung, wie es
ja auch die taciteische sein wollte, derartige Konzessionen an
den Volksglauben ganz selbstverstindlich findet. Ks ist der
literarische Gesinnungsgenosse der romischen Aristokratie, Poly-
bios, ein Historiker, von dem man allerdings kaum erwarten
sollte, dat man 1thm in diesem Zusammenhang begegnen wiirde,
der aber gerade in unserer Frage eine Stellung einnimmt, die
m. K. auch fiir das geschichtliche Verstindnis der taciteischen
(reschichtschreibung von grofiter Bedeutung ist.

Polybios war bekanntlich dem alten Gotterglauben griind-
lich entwachsen, und die geringschitzige und superkluge Art,
mit der er religiose Dinge zu behandeln pflegte, hat Mommsen
geradezu widerwirtig genannt. Auch in seiner geschichtlichen
Auffassung tritt die Skepsis iiberall klar zutage. Er gilt
daher fiir die herrschende Anschauungsweise geradezu als
typischer Vertreter der von Thukydides begriindeten streng
kausalen und rein diesseitig orientierten Geschichtsauffassung,

1im Wandel der Jahrhunderte, 2. Aufl., 147, Senecas Zeller, Philos. d.
Gr. ITII%a, S. 314. Klassische Formulierung bei Cicero de divin. 148: . ..
maiorum instituta tueri sacris caerimoniisque retinendis sapientis est.
KKin Bekenntnis liegt darin nicht.

1) R. G. II5, 425.

2) Thre Philosophie, der Stoizismus, sieht einerseits in der Gottheit
die Weltseele und erkennt doch anderseits ,ohne recht zu wissen warum®*
die Gotter der Tradition als solche an. Nach der treffenden Bemerkung
von Ziehinski, Rom und seine Gottheit. Beil. zur Allg. Ztg. 1903, S. 301.
Auch diese Unklarheit erleichterte eine Terminologie wie die taciteische



Die Weltanschauung des Tacitus. 35

die als solche nur einen immanenten, aus der Verkettung natiir-
licher Ursachen zu begreifenden Geschichtsverlauf kennt und
jedes transzendente Moment aus ihrer Kausalerklirung grund-
sitzlich ausschlieBt. In der Tat erkldrt Polybios einmal so
bestimmt wie moglich: ,Diejenigen, welche aus Beschrinktheit
oder aus Mangel an KErfahrung oder aus geistiger Triigheit
die Zeitumstinde oder die Ursachen und angewandten Mittel
in dem betreffenden Falle nicht deutlich zu erkennen vermogen,
pflegen von dem, was ein scharfer Verstand mit Uberlegung
und Berechnung zuwege bringt, die Ursachen auf die Gotter
und das Gliick zu schieben.“!) Aber das hindert nicht, daB
derselbe Mann, von dem Mommsen sagt, er habe seine Auf-
gabe mit groBartigem Verstand, ja nur mit dem Verstand auf-
gefalst,?) als historischer Denker einen Akt geistiger Abdankung
vollzogen hat, den man bisher merkwiirdigerweise beinahe
ginzlich ignorierte, obwohl er einen ungeheueren Abfall von
der wissenschaftlichen Hohe bedeutet, auf die einst Thukydides
die Historie emporgehoben.

Wihrend die Forschung des Thukydides sich prinzipiell
innerhalb der Grenzen des Begreiflichen hilt und keine andere
Voraussetzung kennt, als die, welche sie in sich selber fand,
hat sich Polybios — offenbar nicht ohne Riicksicht auf seine
romischen Leser und zugleich unter dem EinfluB der méchtigen
Zeitphilosophie der Stoa®) — zu Konzessionen an die Volks-
meinung herbeigelassen, welche die von Thukydides gezogene
scharfe Grenzlinie zwischen Wissen und Glauben, zwischen
empirischer Erkenntnis und religioser Vorstellung in verhéingnis-
voller Weise verwischen. Ein bedeutsames Symptom jenes Ab-
falls von der reinen Forschung, jenes Erlahmens des kritischen
Genius des Hellenentums, das die Widerstandsfihigkeit des
Hellenismus gegen die immer deutlicher sich ankiindigende
Orientalisierung des europiischen Geisteslebens so unendlich
geschwicht hat.

1) X, 5, 8. 2) a. a. 0., S. 459.
3) Uber die kritische Haltlosigkeit und Unsicherheit der Stoa in
diesen Fragen s. Zeller, Gr. Phil. IIT1(1)3, 339 ff.
3#



36 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Wenn man von Polybios gesagt hat, daB ,ihm die Ge-
schichte ebenso wie fiir Thukydides aus irdischen Kausalitits-
fiden gesponnen war“!) ja daB — um mit Mommsen zu reden
— ,sein Blick durchaus auf dem wirklich geschichtlichen
Hergang haftet“,?) so trifft das wohl im allgemeinen auf die
historische Darstellung des Polybios zu, aber nicht auf den
Systematiker der Geschichtschreibung. Mommsen hat eben bei
seiner beriihmten Charakteristik des Polybios offenbar nicht an
die Stelle der vatikanischen Exzerpte gedacht, wo dieser sich
iiber die Frage der Kausalitit im allgemeinen ausspricht und
dem Historiker eine ganz verschiedene Behandlung des Kausal-
problems gestattet, je nachdem er sich auf einem Gebiete be-
wegt, wo er die geschichtlichen Erscheinungen und Ereignisse
aus sich selbst durch die Vernunft zu erkliren vermag, oder
auf jenem anderen, wo dies unmoglich oder schwierig ist. Bei
den ersteren, kausal erklirbaren KErscheinungen lehnt er es
ab, auf die Gotter als auf die causa efficiens zuriickzugehen;

bei1 den letzteren aher, bei denen — wie er sich sehr be-
zeichnend ausdriickt — die Ratlosigkeit, die dmopia des

Historikers beginnt, gibt er diesen Standpunkt villig preis
und erklért es ausdriicklich fiir zulédssig, wenn man in solcher
Verlegenheit auf die Gotter und auf die zdyn zuriickgreife.?)
»In solchen Fillen* — sagt er — ,schlieBen wir uns mit
Recht in unserer Ratlosigkeit dem Glauben der Menge
an“.*) Ja Polybios weist in demselben Zusammenhang auf eine
Art der Kausalerklirung hin, die — wie wir sahen — auch

') Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte, S. 1462.
2) a.a. 0., S.458.
3) XXXVI, 17, 2 ed. Biittner-Wobst: @v upévy vy A addvarov 1)

dvoyepes tas aitias xaralafely dvdowmov dvia, meol TovTWY (owWS GV TIS
anop®v €xt toy Yeov Ty avagooav mwowoito xai tyy TUILNY, 0lov dufowy.

Nach diesem Rezept verfihrt er selbst z. B. XI, 24, 8.

4) Ebenda 3: diwdmeo sixdrws meoi t@v totovrwv axolovdodvreg
tailsc t@v wolddy dofars dea Tyv amoplav, ixerevovres xvi. Cf. 12:
én' éxelvav, @' dv alfmrove 7 Svodmrovs elvaw tas altias cvufaiver, Sia-
TOPNTEOY.



Die Weltanschauung des Tacitus. 37

be1 Tacitus eine besondere Rolle spielt,!) auf den Gétterzorn.
Er memt: Angesichts der psychologisch kaum erklirbaren
Haltung der Makedonier in dem Kampf mit Rom kénnte man
sich wohl veranlafit sehen, von einer Verblendung zu reden,
welche von oben her iiber die Makedonier gekommen, und
von einer Strafe der Gotter, die das ganze Volk getroffen habe.?)
Ja Polybios geht noch weiter: Er stellt die Ansicht auf, man
konne unter Umstinden auch dem Wunder EinlaB in die
Greschichtschreibung gewihren, weil es einem politischen Inter-
esse entspreche, daB dem Volke die Religion erhalten bleibe.
Soweit daher die Erzdhlung von Wundern und Fabeln dazu
diene, den Glauben an das Go6ttliche zu férdern, miisse man
dergleichen gewissen Geschichtschreibern zugute halten?®)und ein
wenig Irrtum und Tduschung mit in den Kauf nebmen, wenn
nur die Sache nicht allzusehr iibertrieben werde!*) So spricht
ein Mann, von dem Mommsen gesagt hat, daB ,die Wahr-
haftigkeit thm Natur war“,®) und der es selbst geradezu als
seine Bestimmung bezeichnet, in seinem Werke bestindig jenen
Wundergeschichten entgegentreten und seinen Unwillen iiber
sie duBern zu miissen!®) Kin Historiker, der die ,EKinfiihrung
von Gottern in die Geschichte“ als ein Verfahren bezeichnet,

) S. o. S. 30.

2) ¢& wv tic ovx av EmamopnoELEy Emi T® ocvufavii, Ty yag
aitiay s0p&lv toUTWY OVOyepés. Ouomep Av Tis Emi TV tolovTwy dradécewy
datuovoflaferar simste 1o yeyovos xal uiviv éx dedv drnaot Maxedoow
azavrijodar. Oflov 8’ oty éx v léyeodar usAiovrov. Cf. XXIII, 10, 3:
Aixns opdaluog!

3) XVI, 12, 9: doa wuev otv ovvreiver mwpos 1o dtacwlewy v 100 7h1)-
Povs svoéfetav mPos To Pelov, doréov E0TL CUYYYOUNY EVIOIS TAY GUYYRAPEDY
tsparsvouévols xal loyomoiolior mepl Ta Totalra' To O VmEpalpov 0U ovy-
YWONTEOY.

4) 1b. 11: 6w xai mapa Pfoayv uév & xai ayvoeirar xai pevdodofeiral,
dedoottw ovyyvwun - wo O vmepaipov adersicPw xara ye Ty Euny 00&ny.

°) a. a. 0., S. 459.

) XVI, 12, 5: Und dabei ist er villig damit einverstanden, daB sich
Scipio trotz besseren Wissens auf gottliche Offenbarungen berief!



38 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

das aller wahren Geschichte durchaus fremd sei!!) Es ist als
ob Tacitus auch hier in die FuBistapfen des Polybios getreten
wire, so sehr erinnert sein Verhalten in unserer Frage an die
Anschauungsweise, die ich eben charakterisiert habe. Auch bei
ihm tritt uns sehr drastisch die von Polybios beklagte ,Rat-
losigkeit (amogia) des Historikers entgegen; auch er ist in
dieser Verlegenheit zu den bedenklichsten Konzessionen an den
Volksglauben bereit; auch er operiert mit den Begriffen des
vulgiiren Anthropomorphismus, wie Gotterzorn u. dgl.

Uberaus bezeichnend fiir diese Schwiiche und Inkonsequenz
ist die Art und Weise, wie in den Historien iiber eine wun-
derbare Episode aus dem Leben des Kaisers Otho berichtet
wird. Nachdem er es zuerst — ganz 1m Sinne des Thuky-
dides?) — abgelehnt, dem Sensationsbediirfnis des Publikums
durch Mitteilung von fabelhaften Geschichten entgegenzukom-
men, hiilt er es trotzdem mit dem Krnst seiner Aufgabe fiir
vereinbar, den biederen Kleinstddtern von Regium Lepidum
(Reggio) eine #uBlerst torichte Geschichte nachzuerzihlen, die
sich dort in einem vielbesuchten Hain am Tage der entschei-
denden Schlacht von Bedriacum zugetragen haben soll. Kin
Vogel von niegesehener Gestalt — so hief es — habe sich
daselbst niedergelassen und se1 weder durch die Menschen,
die sich ansammelten, noch durch die Vogel, die 1hn um-
schwirmten, verscheucht worden, bis Otho sich umgebracht.
Dann sei er den Blicken entschwunden, und als man nach-
rechnete, habe sich herausgestellt, daB Anfang und Ende des
» Mirakels“ mit Othos Tod zusammengetroffen sei!®) Man traut
seinen Augen nicht, wenn man liest, wie einer so kindlichen
Geschichte gegeniiber ein Tacitus seine Ratlosigkeit bekennt
und einfach den Bankerott seiner Kritik erklirt, da er es

1) I1I, 47, 8: iiber das waostoayswy Jeovs . . . €is moayuarxny ioropiay,
das 1thm hier zu den Dingen zi#hlt, die er wdones ioropias allorpid-
rara nennt.

3) Vgl. 1, 22, 4: xai & uév axpoaocwy iows 10 pn pvdddss avrdwv
arcoméorepoy @aveirar mit Tacitus 11, 5O. |

) Hist. II, 50.



Die Weltanschauung des Tacitus. 39

nicht wage(!), dem Glauben an eine so weitverbreitete Uber-

lieferung entgegenzutreten!?')

Es ist ein sacrificium intellectus, eine formliche Abdan-
kung der Vernunft, die am Ende ungefihr auf das hinaus-
liuft, was der Chor der euripideischen Bacchen verkiindet:

, Was des schlichten Volkes Gemiit erkennut,
... Dem wollen auch wir uns beugen.*?)

Nicht weil er etwa selbst durch eine oliubige Stimmung dazu

gedringt wurde®) — Tacitus ist ja weit eher geneigt zu
zweifeln — sondern weil er sich gegeniiber der vermeintlichen

guten Bezeugung des Wunders nicht anders zu helfen
weill, verzichtet er auf jede weitere Kritik der vox populu
Ganz hat er nicht vergessen, daf fiir die Geschichtschreibung
auf ihrer klassischen Hohe alles, was im Leben der Natur
und des Menschen gesetzmiBig 1ist, einfach Voraussetzung
gewesen war, daBl ein Thukydides eine dieser Voraussetzung,
d. h. dem Naturgesetz widersprechende Nachricht niemals als
historisch, d. h. als die richtige Wiedergabe eines realen
Vorganges anerkannt hiitte, auch wenn sie duBerlich noch so
gut ,beglaubigt® war.*) Aber seit Thukydides war ein halbes
Jahrtausend vergangen und die Welt eine andere geworden,)
so ganz anders, daf selbst ein Tacitus nicht mehr i1mstande
war, sich zu der lichten Geistesklarheit — 1ch mochte sagen,
zu dem Hohenklima der Illusionslosigkeit jener echten Historie
zu erheben. Im Gefithl der eigenen Unsicherheit, mangels

e S SRR S K S B T . = = w—

1) Hist. ib. ut conquirere fabulosa et fictis oblectare legentium
animos procul gravitate coepti operis crediderim, ita vulgatis tradi-
tisque demere fidem non ausim.

2) 397 f.

3) Tacitus ironisiert selbst einmal die vulgiire ,Neigung zu glauben®
als Quelle des Irrwahns in Bezug auf solche ,omina“, Hist. II, 1: incli-
natis ad credendum animis loco ominum etiam fortuita.

4) Nach der treffenden Formulierung, welche E. Meyer, a.a. O., S. 29
diesem Grundprinzip aller Geschichtswissenschaft gegeben hat.

) Vgl. iiber diesen Wandel in Bezug auf die Fihigkeit zur Bildung
einer philosophischen Weltansicht Kaerst, Geschichte des hellenistischen
Zeitalters II, 1, S. 302.



40 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

eines wirklich klaren und konsequenten kritischen Standpunktes
weicht er mitunter vor Meinungen und Aussagen zuriick, die
vor einer niichternen Priifung gewif nicht besser standgehalten
hitten, als diejenigen, die er in einer mehr kritischen Stimmung
ohne weiteres verworfen hat. Hs ist als ob er dabei von
Gesichtspunkten aus zu entscheiden gehabt hitte, wie sie etwa
bei den Untersuchungen in Frage kamen, die er als Priester
der Sibyllinen {iiber ,echte“ oder ,wilde“ Orakel anzu-
stellen hatte.

Ein Standpunkt, iiber den man sich freilich kaum mehr
wundern kann, wenn man bedenkt, daB damals auch andere
Vertreter der hochsten Geistesbildung iiber die Geschichtlichkeit
angeblicher Wunder ein prinzipielles Urteil nicht mehr zu fillen
wagten und es ebenfalls allen Krnstes fiir notig fanden, den
einzelnen Fall zu untersuchen!!) Wie weit muBite es gekommen
sein, wenn einer der ersten Schriftsteller der Zeit wie Plutarch
es ,nicht so leichthin verwerfen zu diirfen glaubte, daB
Kultusbilder schwitzen, seufzen, reden, sich abwenden und die
Augen zudriicken kénnen!?) Die ,dmopia“ in traurigster Gestalt,
aus der Plutarch keinen anderen Ausweg weifs, als den Rat,
zwischen Gldubigkeit und Zweifel einen ,mafBvollen“ Mittelweg
einzuschlagen®) und sich zu fiigen, wenn ,die Geschichte
durch viele giiltige Zeugnisse zum Glauben nétigt“.4)
Eine torichte Halbheit, die ganz in der Richtungslinie liegt,
welche die taciteische Argumentation zu dem Wunder von
Reggio eingeschlagen hatte.’) Wenn man sich die ganze

1) YVon dem wahrhaft kindischen Vorbedeutungs- und Wunder-
glauben des Sueton (vgl. z. B. die Geschichte von Augustus und dem
Verstummen der quakenden Frosche c. 94) sei hier ganz abgesehen!

2) Camillus, c. 6. 3) Ebd.

4) Coriolan, c. 38. Eine Theorie, die bekanntlich auch bei Plutarch
zur Annahme des Dimonenwahnes gefiihrt hat, um die Uberlieferung
des Gottermythus als ,historisch® hinnehmen zu kénnen. Vgl. Réville,
Die Religion der romischen Gesellschaft im Zeitalter des Synkretismus,
tibersetzt von Kriiger, S. 38 ff.

5) Bezeichnend ist iibrigens, daB die Hauptquelle des Tacitus (der
aufgeklirte Plinius?) das Wunder mit Stillschweigen iiberging, was zur



Die Weltanschauung des Tacitus. 41

GroBe des intellektuellen Verfalles vergegenwiirtigen will, der
in dieser Anschauungsweise liegt, so braucht man nur an die
klassischen Formulierungen zu denken, die noch wenige Men-
schenalter vorher ein Cicero fiir diese Probleme gegeben hat.
,Hir die Prodigien — sagt er — gilt der Satz: Wenn es
nicht geschehen konnte, 1st es auch nicht geschehen.
Wenn es aber geschehen konnte, dann 1st es kein
Wunder.“!) — ,Suche daher bei einem neuen und wunder-
baren Vorkommnis den Grund zu finden, wenn du es kannst.
Kannst du es nicht, so halte es dennoch fiir gewik, dak
nichts ohne Grund geschehen konnte.“2) — | Wenn auch das,
was nur selten vorkommt, fiir ein Wunder zu gelten hat —
nun, dann ist ein gescheiter Mensch das allergrofte Wunder!“?)
‘Wie eine Kritik des genannten taciteischen Standpunktes liest
sich das, was Cicero iiber die ,wunderbar eingetroffenen®
Prophezeiungen sagt: ,Dem Philosophen steht es {iibel an,
sich auf Zeugenaussagen zu stiitzen, die durch Zufall wahr
oder aus Berechnung erschlichen und erlogen sein konnen.
Durch Beweise und Vernunftgriinde soll er in jedem Falle
den Kausalzusammenhang aufhellen, nicht aber Erfolgs-
bestitigungen ins Feld fiihren, zumal solche, bel denen es
mir freisteht, den Glauben zu versagen!“*) Und in Bezug
auf die — von Plutarch anerkannte, von Tacitus wenigstens
nicht ausdriicklich verworfene — theologische Begriindung
auch der absurdesten Wunder, wie sie die Stoa vertrat, macht
Cicero die sarkastische Bemerkung: ,Die Stoiker sagen, bel

Geniige der Umstand beweist, daB Leute von so naiver Glidubigkeit
wie Plutarch und Sueton es nicht kennen, obgleich sie dieselbe Quelle
. beniitzten. Vgl. Nissen, Die Historien des Plinius. N. Rh. Mus. 1871, S.535.

1) De divin. 1I, 49: Atque hoc contra omnia ostenta valeat: nun-
quam quod fieri non potuerit esse factum; sin potuerit, non
esse mirandum.

%) ib. II, 60. 3) ib. II, 61.

4) ib. II, 27: Hoc ego philosophi non esse arbitror, testibus uti,
qui aut casu veri aut malitia falsi fictique esse possunt.
Argumentis et rationibus oportet, quare quidque ita sit, docere,
non eventis; iis praesertim, quibus mihi liceat non credere.



42 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

Gott sei1 kein Ding unmoglich. Hitte er doch den Stoikern
mehr Verstand geschenkt, daB sie sich nicht iiberall von ihrem
bangen und kldglichen Aberglauben beherrschen lieBen!“?)
Wie sehr sticht von dieser klaren und sicheren Stellung-
nahme die Haltung des Tacitus gegeniiber dem Wunder von
Reggio ab! Man denkt bei solch schwichlichem Schwanken
zwischen Rationalismus und Gldubigkeit unwillkiirlich an jene
Geistesrichtung, deren erste Spuren E. Meyer mit Recht bereits
in der Geschichtschreibung Herodots findet, ndmlich an jenen
Voltairianismus des neueren Italiens, dessen Gedankengang
etwa dahin lautet: ,Etwas ist an diesen Dingen dran, wenn
wir auch nicht genau wissen, wie sie beschaffen sind; und
moglich 1st alles. Daher 1st es auf alle Fille besser, sein
Kreuz zu schlagen.“?) Kein Wunder, daB be1 solcher Stim-
mung gegeniiber Prodigien und Weissagungen, die durch die
nachfolgenden Ereignisse eine auffallende Bestitigung zu finden
 schienen, die taciteische Kritik wiederholt versagt. Wiéhrend
er sich z. B. sonst gegen die iiberlieferten Wundergeschichten
aus dem Leben Vespasians entweder skeptisch oder reserviert
verhiilt,®) bekommen wir plotzlich die iiberraschende Erklirung
zu horen, 1n der ich doch nicht so ohne weiteres mit Boissier*)
einen Witz erblicken mochte: ,An eine verborgene, durch
Wunderzeichen und Orakelspriiche geoffenbarte Schicksalsbe-

=Tt

1) 1b. II, 86: Nihil est, inquiunt, quod deus efficere non possit.
Utinam sapientes Stoicos effecisset, ne omnia cum superstitiosa
sollicitudine et miseria crederent.

°) E. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte II, 256.

3) Hist. II, 78. Bedenklich ist freilich schon die zweideutige Art,
wie in dem Bericht iiber die wunderbaren Heilungen Vespasians die
Glaubwiirdigkeit der Zeugen betont wird. Hist. IV, 81: qu interfuere,
nunc quoque memorant, postquam nullum mendacio pretium. Zur Sache
bemerkt iibrigens Dieterich, man merke es der taciteischen Darstellung
an, daB es sich um Machinationen der Priester des Serapis handelte.
Griechische und romische Religion. Archiv fir Religionswissenschaft
1905, S. 500. Dazu O. Stoll, Suggestion und Hypnotismus in der Vol-
kerpsychologie. 2. Auflage, 1904, S. 330 f.

4) Tacite, S. 146.



Die Weltanschauung des Tacitus. 43

stimmung Vespasians und seiner Sohne fiir den Kaiserthron
haben wir nach der Erfiillung geglaubt.“') KEs folgt daraus
ja nicht notwendig, daB er unter diesen wir sich mitversteht.
Aber der Leser konnte es kaum anders auffassen, wenn er in
demselben Werk das Urteil des Geschichtschreibers iiber die
judischen Weissagungen auf eine von Juda ausgehende Welt-
herrschaft las. Denn Tacitus erkennt hier diese Weissagungen
als solche ausdriicklich an und sieht in ihnen — allerdings
im Gegensatz zu der national-jiidischen Deutung — einen
prophetischen Hinweis auf die Herrschaft des Vespasian und
Titus!?)

Und so finden sich auch sonst AuBerungen iiber Prodigia
und Omina, die ganz in einem Ton gehalten sind, als teile
Tacitus die Volksmeinung. So in der Geschichte des Claudius,
aus dessen letztem Regilerungsjahre er eine Reihe von Pro-
digien mitteilt (Feldzeichen und Zelte der Truppen von ,himm-
lischem“ Feuer verbrannt, ein Bienenschwarm auf dem Kapitol,

MiBgeburten von Mensch und Tier), aus denen man — wie
er sich ausdriickt — die drohende ungliickliche Wendung der

Dinge erkannte.?) HKine Argumentation, die sich ganz ihnlich
cgegen Knde der Regierungszeit Neros wiederholt, wo &dhnliche

1) Hist. I, 10: occulta fati et ostentis ac responsis destinatum
Vespasiano liberisque eius imperium post fortunam credidimus.

2) Hist.V, 13: quae ambages Vespasianum ac Titum praedixerat.
Das klingt genau so, wie der entsprechende Bericht des abergliubischen
Sueton, Vespasian 4: percrepuerat Oriente toto vetus et constans opinio,
esse in fatis, ut eo tempore Judaea profecti rerum potirentur. id de
imperatore Romano, quantum postea eventu patuit, praedictum
Judael ad se trahentes rebellarunt ete. Vgl. tbrigens auch die ganz
iibereinstimmende AuBerung des Tacitus im Agricola, c. 13: monstratus
fatis Vespasianus.

) Ann. XII, 64: mutationem rerum in deterius portendi cognitum
est crebris prodigiis. Man wundert sich dabei nur, warum nicht auch
die zufdllige Hiufung von Todesfillen in den Reihen der Magistrate
in demselben Jahre ebenfalls als Prodigium anerkannt, sondern nur mit
den Worten erwithnt wird: numerabatur inter ostenta deminutus
omnium magistratuum numerus quaestore aedili tribuno ac praetore et
consule paucos intra menses defunctis.



44 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

Prodigien (hiiufige Blitzschlige, ein Komet, Miigeburten) eben-
falls als ,Anzeichen drohenden Unheils“ bezeichnet werden.?!)
EinigermaBen zweideutig ist endlich auch die Art und Werse,
wie das Krscheinen der acht Adler auf der Wahlstatt an der
Weser ganz allgemein und nicht bloB im Sinne des Germanicus
als pulcherrimum augurium bezeichnet wird,?) und wie das
plotzliche Leuchten der romischen Lanzen 1m Partherkrieg
ein j,auffallendes® Omen genannt wird, weil die Partherwaffe
das Wurfgeschof sei!?)

Hat man doch sogar den Eindruck, als ob an dieser Stelle
dem romischen Feldherrn geradezu ein Vorwurf daraus gemacht
wiirde, daB er diese Vorzeichen ,miBachtete.*) Ein Eindruck,
der dadurch verstirkt wird, daB Tacitus in der Tat be1 anderer
Gelegenheit einen #hnlichen Vorwurf erhebt, der, wenn er
ernst gemeint wire, sein kritisches Urteil ebenfalls in einem
seltsamen Lichte erscheinen lieBe. Ich meine seinen Bericht
tiber die groBe Tiberiiberschwemmung des Jahres 15 und {iiber
das Schicksal eines im Senat gestellten Antrages, die sibyl-
linischen Blicher zu befragen, durch welche Opfer und Zere-
monien man den Zorn der Gotter beschwichtigen und einer
Wiederholung des Ungliicks vorbeugen konne. Weil Tiberius
darauf nicht eingeht und sich mit der Anordnung technischer
Vorkehrungen begniigt, nennt dies Tacitus ein , Verschleiern
goOttlicher wie menschlicher Dinge®!®)

Man mag — wie gesagt — auch ber diesen Stellen ein
ausdriickliches, personliches Bekenntnis des Tacitus vermissen;
man mag auch im einzelnen Fall, wie z. B. gleich in dem
letztgenannten, zweifelhaft sein, ob die Ausdrucksweise des

1) Ann. XV, 47: fine anni (64) vulgantur prodigia imminentium
malorum nuntia.

2) Ann. 11, 17.

8) XV, 7: et pila militum arsere magis insigni prodigio, quia
Parthus hostis missilibus telis decertat. Hierher gehdrt auch der Bericht
XI, 21 iiber das fatale praesagium, das dem Curtius Rufus zuteil wird.

%) XV, 8. Vgl. die unmittelbar vorhergehende Erkldrung des Tacitus,
daf er nichts ,Falsches” vorbringen wollte (neque falsa prompserim).

°) Ann. I, 76: perinde divina humanaque obtegens.



Die Weltanschauung des Tacitus. 45

Tacitus nicht vielmehr durch die Absicht bedingt ist, beim
Leser die jeweilig gewiinschte Stimmung hervorzurufen. Aber
der Kindruck emer gewissen Gldubigkeit bleibt eben doch;
und daB Tacitus sich nicht scheut, diesen Eindruck zu
erwecken, 1st mindestens eine bedenkliche Konzession an die
Zeit, wenn nicht mehr. Geht doch Tacitus sogar so weit, als
Beweis fiir den ,Aberglauben® und die ,Irreligiositit der Juden
den Umstand anzufiihren, daB sie es fiir unerlaubt hielten,

Wunderzeichen durch Schlachtopfer und Geliibde zu siihnen!?)

All das sticht doch sehr ungiinstig ab von jenem weitver-
breiteten Unglauben gegeniiber den Prodigien, den noch Livius
zu konstatieren vermag?) und der damals bereits so viel er-
reicht hatte, daB Prodigien nicht mehr 6ffentlich bekannt-
gemacht und von der Geschichtschreibung nicht mehr beriick-
sichtigt wurden.?) Ein Fortschritt, von dem Tacitus selbst
unfreiwillig Zeugnis ablegt, indem diejenigen Abschnitte seiner
Annalen, welche die Geschichte jener ersten aufgeklirteren
Hilfte des Jahrhunderts behandeln, sich vorteilhaft von den
anderen durch die Nichterwihnung der Prodigien auszeichnen,
offenbar weil die hier von 1hm beniitzten Autoren zu denen
gehorten, die nach Livius dergleichen iibergingen.

1) Hist. V, 13: evenerant prodigia, quae neque hostils neque
votis piare fas habet gens superstitioni obnoxia, religionibus
adversa.

2) Typisch fiir diese Aufkldrung sind Ciisar und Sallust. Siehe R.Lem-
bert, Der Wunderglaube bei R6mern und Griechen I, Das Wunder bei
den rémischen Historikern, 1905, S. 48, der die Welt dieser Geschichts-
schreibung mit Recht eine ,gotterlose® nennt, obwohl auch hier noch

;manchmal ein halbverwehter Laut aus der Gotterwelt® nachklinge, wie
z. B. Bell. gall. I, 12, 6.

3) Livius XLIII, 13. Vgl. auch Seneca, Nat. quaest. I, 1, 3. Aller-
dings tritt schon bei Livius eine gewisse Reaktion, eine Unsicherheit
gegeniiber dem Prodigienglauben hervor. Vgl. die bezeichnende Aufierung
a. a. O. iiber den _altertiimlichen Sinn®, der ihn unwillkiirlich bei der
Darstellung der alten Geschichte ergreife, und die ,Scheu, das, was so
kluge Méanner einer staatlichen Kontrolle unterstellen zu sollen glaubten
(die Prodigien), der Aufzeichnung in seinen Annalen unwiirdig zu halten®!



46 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Allerdings 1st man eben deshalb auch nicht berechtigt,
aus dem Verschweigen der Prodigien in dem bis zum Jahre
51 reichenden Teil der Annalen etwa mit Friedlinder den Schluf
zu ziehen, daB der Glaube an diese Dinge mit den Jahren
ber thm zugenommen habe.!’) Denn diesem Glauben stehen die
Historien nicht ferner als der letzte Teil der Annalen. Man
miifite also eme Art Wellenbewegung annehmen: zuerst eine
gewisse gliubige Tendenz, dann ein Herabsinken derselben bis
auf den Nullpunkt, und am KEnde wieder eine Riickkehr zum
fritheren Glauben! Kine Annahme, gegen die aber auch wieder
verschiedene Momente sprechen. Denn einmal hingt die Er-
wihnung oder Nichterwihnung von Prodigien bei Tacitus durch-
aus nicht mit einem Wechsel von Glauben und Unglauben zu-
sammen, sondern mit den Absichten des Kiinstlers und Dich-
ters Tacitus. Sie dienen 1thm ja in erster Linmie als Hilfsmittel
seiner Stimmungs- und Situationsmalerei, da in 1hnen
die Spannung und Erregung der Gemiiter, die Stimmung der
Gesellschaft besonders in groBen entscheidenden Momenten zum
Ausdruck kam, und daher durch die Verflechtung des Prodigien-
glaubens mit der geschichtlichen Darstellung bedeutsamer Si-
tuationen und Wendepunkte der Geschichte eine starke Stei-
gerung der dramatischen Wirkung zu erzielen war. Anderseits
spricht gegen die Ansicht von Iriedlinder der in seiner Be-
deutung allerdings bisher auch noch nicht gewiirdigte Umstand,
daBi die skeptische Anschauungsweise, die alles, was sonst iiber
ein gottliches Weltregiment gesagt wird, wieder in Frage stellt,
cgerade 1m letzten Teil der Annalen sehr entschieden hervor-
tritt, wihrend es umgekehrt in dem Teil der Annalen, in dem
offentlich bekanntgegebene Prodigien fehlen, Tacitus keineswegs
verschmiaht, Vorzeichen zu berichten, die 1im Leben Einzelner
eine Rolle spielten.?) Kine Tatsache, die der Theorie Fried-
linders von vornherein allen Boden entzieht.

o B ——

) Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms 1117, 523. Eine
Entwicklung, wie sie nach der Ansicht Lemberts (a. a. O., S. bl) mog-
licherweise fiir Livius anzunehmen 1ist.

) Vgl. die oben zitierte Stelle XI, 21 zum Jahre 47.



Die Weltanschauung des Tacitus. 47

Ebenso falsch ist die Theorie von Nipperdey-Andresen
(a. a. 0., S. 20), nach denen die finstere Ansicht der Historien
(I, 3) von dem auf Rom lastenden Gottergroll einer fritheren
Entwicklungsstufe des Tacitus angehéren soll, wiihrend doch
dieselbe Ansicht auch 1n den Annalen und zwar wiederholt
geduBert wird!') Im allgemeinen ldBt sich nur sagen, daB in
der taciteischen Geschichtschreibung gelegentlich eine gewisse
Tendenz in der Richtung einer theistischen Metaphysik der
(reschichte hervortritt, daB aber diese Tendenz durch andere
entgegengesetzte Stimmungen 1mmer wieder durchkreuzt oder
in den Hintergrund gedringt wird. Das unverkennbare Er-
starken des religiosen Interesses, dem wir bei Seneca und Epiktet,
bei Fronto und Mark Aurel begegnen, tritt beir Tacitus so wenig
greifbar hervor, daB der fromme Tillemont geradezu von ihm
gesagt hat, er habe iiberhaupt keine Religion besessen! Wie
wenig das religiose Moment fiir seine Weltansicht zu bedeuten
hatte, das sehen wir recht deutlich nicht blof an den Kon-
sequenzen, die er aus seiner Vorstellung vom Zufall zog,
sondern fast mehr noch an der ausgeprigt fatalistischen
Stimmung, die das Gefiihl der Ohnmacht gegeniiber einer Welt
voll Zufilligkeiten so hiufig auslost und die sich auch bei
Tacitus gelegentlich sehr intensiv fiihlbar macht.

Man hat nicht ganz mit Unrecht gesagt, daB ,die Not-
wendigkeit der Pol ist, in dessen Richtung sich die Nadel
des Greistes einstellen muB, wenn sie zur Ruhe kommen soll“.%)
Und es 1st eine bekannte psychologische Erscheinung, daf die
intensive Empfindung der Wandelbarkeit des Lebens sehr leicht
auf den Gedanken der Notwendigkeit fiihrt. Je zufilliger und
willkiirlicher der Verlauf des Daseins 1st, um so leichter er-
scheint es dem Ohnmachtsgefiihl des Einzelnen als ein Ver-
hingnis. Warum sollte das Problem der uralten Sphinx nicht
moglicherweise auch so zu beantworten sein, daB hinter dem,
was uns als Zufall erscheint, in letzter Instanz eine héhere Not-
wendigkeit sich verbirgt? Und lehrte nicht die Erfahrung des

= -

1) 1V, 1; XVI, 16. Siehe oben S. 30.
2) Windelband, a. a. O., S. 22. Vgl. Seneca, de prov. 5, 5 ff.



48 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Historikers selbst, daB so manches, was bei der Betrachtung
im einzelnen den Kindruck der Zufilligkeit machte, in eimmem
oroferen Zusammenhang gesehen diesen Charakter der Zufillig-
keit verlor und sich als innerlich wohlbegriindet, ja notwendig
herausstellte? Hatte doch schon Polybios — beeinflut durch
den strengen Determinismus der Stoa — gegen die vulgire
Uberspannung des Zufallsbegriffes geltend gemacht, daB es
jedenfalls ein ursachloses Geschehen nicht gibt, dag alles Ge-
schehen einen hinreichenden Grund voraussetzt.!) Welches aber
ist die letzte Ursache, der Urgrund aller Dinge, wenn man in
der Geschichte keine Theodizee sehen wollte? Hier taten sich
Tiefen auf, die ein leidenschaftliches, von der Unruhe des Warum-
fragens gequiltes Gemiit, in dem fatalistische Schwermut mit
einem gewissen mystischen Zug sich einte, leicht in die Irre
fiihren konnten.

Hat doch diese fiir den Verfall des antiken Geisteslebens
so bezeichnende mystische Stromung bereits innerhalb des
Hellenismus zu Verirrungen gefiihrt, die aller Bildung und
Aufklirung Hohn sprachen und den lichten hellenischen Geist
in ein (Gespinnst von Wahnideen verstrickten, das Jakob Burck-
hardt sehr treffend als eine ,férmliche Verfinsterung alles Uber-
sinnlichen® bezeichnet hat.?) Es ist jene astrologische Pseudo-
wissenschaft, die den Hellenen zwar schon frither bekannt ge-
wesen, aber doch erst in der Zeit des Hellenismus eine grioBere
Verbreitung gewann. In dieser Zeit, in der das Gefiihl der
Unsicherheit alles Krdenloses gerade auf den Hochstehenden
lastete, vermochte der kritische Geist gegen die blinde Begier, die
Zukunft vorauszuwissen und vorauszubestimmen, und gegen die

e p— ey ———

1) 11, 38, b: d7jdov ws toyny uev Aéysw ovdauds dv sin xoémov' paiviov
yap. aitiav 0&¢ udlhov {nretv' ywpetis yao tavrns olre 1@y xara Adyov
ovte TV mapa Adyov elvar doxovviwy ovdev olov te ocvvreleodivar. Vgl.
Plutarch, de plac. philos. I, 29. Den Zufallsbegriff selbst gibt er freilich
nicht auf, wie diejenigen Stoiker, die darin nur einen Liickenbiizer
unseres Wissens sahen. — Vgl. XXXII, 16, 3, wo der Zufall wieder bis
zu elinem gewissen Grad zugelassen wird.

2) a. a. 0., S. 248, allerdings in Bezug auf die Astrologie der Re-
naissance. Aber es gilt auch fiir die Antike.



Die Weltanschauung des Tacitus. 49

vom heillen Wiinschen befliigelte Phantasie nicht mehr das
Feld zu behaupten. Man denke nur an die hochst ,unphilo-
sophischen Zugestindnisse“,’) die sogar die Philosophie, die
Stoa, so z. B. ein Poseidonios, ,der groBe Beschiitzer aller
okkulten Wissenschaften“, der Mantik und der Schicksalserkun-
dung aus den Sternen gemacht hat! Selbst der Hochstgebildete
und der allem sonstigen Glauben Entwachsene nahm vorlieb
mit einer Erginzung aus dem Aberglauben, wenn 1hre Leiden-
schaftlichkeit beim Ungewissen nicht stehenbleiben wollte.?)
Auch auf diesem Gebiete 1st die Kraft abhanden ge-
kommen, sich der Umarmung des Orients zu entziehen.
Eine Erscheinung, die sich dann infolge dhnlicher geschicht-
licher Zustiande bei dem Menschen der romischen Kaiserzeit,
wie bei dem der Renaissance wiederholt hat.

Zwar 1aBt noch Cicero den Hortensius sagen: ,Da kommen
die Stoiker und behaupten, alles geschehe, wie das Schicksal
will. Dasselbe meinte auch meine GroBmutter; meine Mutter
nicht — sie war ein gescheites Weib.“?) Und von der Astro-
logie sagt er: ,Wie oft habe ich diese Sternenschauer dem
Pompejus, Crassus, ja selbst Cidsar prophezeien horen, sie wiirden
im hohen Alter, umgeben von den Ihrigen, im Glanze 1hrer
Taten sterben. So kann ich mich nur wundern, daB es noch
immer Leute gibt, die diesen téglich durch den Krfolg wider-
legten Wahrsagungen Glauben schenken.“*) Aber schon Plinius
sagt von der romischen Gesellschaft seiner Zeit, in der sich
die ,Chaldier® ebenso iiberall eingenistet wie in der griechischen,

———

) Mommsen, a.a.O. II, 424. Uberhaupt muB man bei der Be-
urteillung der Geschichtsschreiber stets beriicksichtigen, was alles eine
Philosophie wie die Stoa an Aberglauben sich gefallen lieB. Selbst von
Paniitios, dem einzigen Stoiker, von dem berichtet wird, daB er den Vor-
bedeutungen, Weissagungen und der Astrologie skeptisch gegeniiberstand,
mufl Cicero zugestehen, daB er sich zu einer grundsitzlich ablehnenden
Stellung nicht emporzuschwingen vermochte. Div. I, 3, 6: nec tamen
ausus est negare vim esse divinandi, sed dubitare se dixit! |
2) J. Burckhardt, a. a. O., S. 239 ff. mit Bezug auf den Menschen der
Renaissance, der hier dem hellenistischen Menschen durchaus entspricht.
8) Hort. fr. 103. 4) De divin. II, 99.
Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. K1. Jahrg.1910, 1. Abh. 4



50 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

daB die Astrologie Gebildete und Ungebildete in gleich un-
widerstehlicher Weise 1n 1hren Bannkreis zog.') EKine Be-
hauptung, zu der es einen traurigen Beleg bildet, daB nicht
nur ein Seneca,’) sondern selbst der groBite Geschichtschreiber
Roms, der freilich zugleich auch sein griofiter Dichter war, der
ddmonischen Gewalt dieses phantastischen Wahngebildes sich
nicht ganz zu entziehen vermocht hat!

Bis zu einem gewissen Grad kommt ja allerdings auch
hier der Kritiker in Tacitus zum Wort. Er duBert sich scharf
tiber die jugendliche Gedankenlosigkeit und Leichtgliubigkeit,
die sich mit den Vorspiegelungen der Chaldier, mit den My-
sterien der Magier und mit Traumdeutern befasse.?) Und er
nennt die Astrologen eine Menschenklasse, die an den Macht-
habern zu Verritern, an den Emporstrebenden zu Betriigern
werde, die man aus Italien immer wieder verweisen und doch
immer behalten werde!*) Aber an anderen Stellen erhilt man
dann doch den HKindruck, daB er der Astrologie an sich eine
gewisse Berechtigung nicht ganz abzusprechen wagt. Der Be-
richt iiber die Art und Weise, wie der Kaiser Tiberius auf
Grund dieser , Wissenschaft® dem Galba den Thron prophezeite

1) N. h. II, 7, 23: Pars alia et hanc (sc. Fortunam) pellit astroque
suo eventus adsignat nascendi legibus semelque in omnis futuros umquam
deo decretum, in reliquom vero otium datur. Sedere coepit sententia haec
pariterque et eruditum volgus et rude in eam cursu vadit.
Vgl. die bezeichnenden Beispiele, die Tacitus fiir den Sternenglauben
anfiihrt, Hist. I, 22 (Otho), II, 4 (Titus), II, 78 (Vespasian), Annalen VI,
20 ff. (Tiber), X1V, 9 (Agrippina d. J.). — Dazu iiber die allgemeine
Sucht, iiberall Vorbedeutungen zu sehen, Hist. 1I, 91: apud civitatem
cuncta interpretantem funesti ominis loco acceptum est ete.

2) Consol. ad Marciam 18, 3: videbis quinque sidera ... ex horum
levissimis motibus fortunae populorum dependent et maxima ac minima
proinde formantur, prout aequum iniquumve sidus incessit. Cf. Nat.
quaest. II, 35 f und Epistol. 77, 12.

3) Ann. II, 27: ... luvenem 1mprovidum et facilem inanibus ad
Chaldaeorum promissa, magorum sacra, somniorum etiam interpretes
1mpulit.

- 4) Hist. I, 22: genus hominum potentibus infidum, sperantibus fallax,
quod 1n civitate nostra et vetabitur semper et retinebitur. Multos secreta



Die Weltanschauung des Tacitus. o1

und wie Tiberius selbst zu dieser Kenntnis der Zukunft gelangte,
ist ganz so gehalten, als sei die Astrologie moglicherweise
wohl imstande, eine solche Kenntnis zu verschaffen!!) Wenn
Tacitus am SchluB dieses Berichtes darauf himweist, daB die
meisten Menschen sich den Glauben an eine schon mit der
Geburtsstunde gegebene Schicksalsbestimmung nicht rauben
lieBen,?) weil nach ihrer Ansicht fiir diesen Glauben klare
Beweise aus Vergangenheit und Gegenwart vorligen, und wenn
er selbst gewissermafien bestitigend auf die Vorherverkiindigung
der Herrschaft Neros durch den Sohn jenes Astrologen hin-
weist,®) so erinnert das bedenklich an die Art, wie er gegen-
iber einer ,guten Beglaubigung® auf die Kritik des Wunders
verzichtet.

Wird doch das, was hier immerhin nur als Moéglichkeit
erscheint, an einer anderen Stelle ziemlich unzweideutig fast
wie eine Tatsache behandelt! Es wird dort nimlich berichtet,

T T e e

Poppaeae mathematicos pessimum principalis matrimonii instrumen-
tum habuerant. Vgl. auch die poetische Verberrlichung der Astrologie
in dem dem Kaiser Tiber gewidmeten Gedicht des sog. Manilius, das
den Zusammenhang zwischen Sternen und Menschenschicksal 1n der
bekannten Weise mit der Wesensverwandtschaft zwischen irdischer und
himmlischer Natur motiviert. -

1) Ann. VI, 20 iiber das ,praesagium‘ Tiberii de Servio Galba. —
Et tu Galba — sagt Tiber — quandoque degustabis 1mperium; und
Tacitus fiigt hinzu: seram ac brevem potentiam significans, scientia
Chaldaeorum artis, cuius apiscendae otium apud Rhodum magistrum
Thrasullum habuit, peritiam eius hoc modo expertus ete. Vgl
auch VI, 46.

2) Eine interessante Bestitigung ist die Tatsache, daB sich im 1. Jahr-
hundert n. Chr. die Zihlung der Tage nach den sieben Planeten-
gottern durchsetzte (d. h. in der ber den Astrologen iiblichen Reihen-
folge) und im 2. Jahrhundert ein Ptolem#os als Systematiker dieser
Trugwissenschaft auftrat. Vgl. ferner die astrologischen signa, d. h.
Nativitiatszeichen der Legionen und die Darstellung der Apotheose des
Antoninus und der Faustina auf der Antoninssiule, die einen Genius
zeigt, der in der linken Hand einen von einer Schlange umringelten
Himmelsglobus trigt, der das Horoskop der Konsekrationsstunde angibt.

3) Ann. VI, 22: ceterum plurimis mortalium non eximitur, quin
primo cuilusque ortu ventura destinentur; sed quaedam secus, quam

4#



52 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

im Jahre 26 n. Chr., als Tiberius Rom verlieB, um sich in
die Einsamkeit nach Capri zuriickzuziehen, hitten die Astro-
logen verkiindigt, daB durch die Konstellation, unter der die
Abreise erfolgt war, jeder Gedanke an eine Riickkehr Tibers
ausgeschlossen sei.!) Kine Aussicht, die viele zu ihrem Ver-
derben filschlich auf ein baldiges Lebensende gedeutet hiitten,
da sie ,den unglaublichen Fall nicht voraussehen konnten, daf
Tiberius elf Jahre lang freiwillig die Vaterstadt meiden wiirde®.
Nachher aber ,zeigte es sich“, — fiigt Tacitus hinzu, — wie
nahe der Irrtum an die Wissenschaft grenzt und wie sehr sich
die Wahrheit in Dunkel hiillen kann. Denn da er nicht
mehr nach Rom zuriickkehren wiirde, war nicht von un-
gefihr gesagt! In allem anderen aber wuliten sie nichts.?)
Also bis zu einem gewissen Grad war in diesem Fall auch
nach Tacitus eine Kenntnis moglich und tatsiichlich vorhanden !
Er unterliegt, wie so viele andere, dem Kindruck der Wissen-
schaftlichkeit, den die Astrologie schon durch die Umstédndlich-
keit und scheinbare Genauigkeit 1hrer Berechnungen allerdings
zu erwecken vermochte.®) In der Tat wird an verschiedenen
Stellen das Schicksal des Einzelnen, wie ganzer Volker und
Roms selbst von einer unabéinderlichen Vorherbestimmung, vom
,Los der Geburtsstunde“ oder vom ,Fatum® abhidngig gedacht.?)

dicta sint, cadere fallaciis ignara dicentium: 1ta corrumpi fidem artis,
cuius clara documenta et antiqua aetas et nostra tulerit.
Quippe a filio eiusdem Thrasulli praedictum Neronis imperium 1n
tempore memorabitur, ne nunc incepto longius abierim.

1) Ann. IV, 58: ferebant periti caelestium 11s motibus siderum
excessisse Roma Tiberium, ut reditus 1ll1 negaretur.

2) ib.: mox patuit breve confinium artis et falsi, veraque
quam obscuris tegerentur. Nam in urbem non regressurum haud
forte dictum: ceterorum nescii egere. Die bekannte, z. B. auch von
Poseidonios vertretene Logik, die das, was bel solchen Prophezeiungen
nicht eintrifft, aus der Fehlbarkeit der Wissenschaft erklart.

3) Das hat mit Recht betont F. v. Bezold, Astrologische Geschichts-
konstruktion im Mittelalter. Deutsche Zeitschrift fiir Geschichtswissen-
schaft 1892, S. 30.

4) Hist. I, 10: occulta fati ... credidimus. I, 18: seu quae
fato manet, quamvis significata non vitantur. I, 50: velut ad perdendum



Die Weltanschauung des Tacitus. 53

Wenn dabei die zu Grunde liegende Anschauungsweise mehr in
der Form eines allgemeinen und unbestimmten Fatalismus, als in
spezifisch astrologischem Gewand auftritt, so kommt das im
Endergebnis auf das gleiche hinaus. Denn ob fatum oder Ster-
nenschicksal, — es ist immer das gleiche absolute Schicksal!?)

Was kann nun aber fiir diesen Fatalismus der Gotterwille
und die gottliche Strafgerechtigkeit noch bedeuten??) Und ist
es nicht psychologisch sehr einleuchtend, wenn z. B. Sueton
den religiosen Indifferentismus des Tiberius mit seinen astrolo-
gischen und fatalistischen Ansichten in Zusammenhang bringt? ?)
Auch bei Tacitus ist es kaum viel anders! Indem auch er
solchen Ansichten Raum gibt, dokumentiert er nur von neuem,
wie unsicher und schwankend sein religioses BewuBtsein 1ist,
so unsicher und schwankend, wie iiberhaupt das ganze Ver-
halten, das er — ein echtes Kind seiner Zeit! — gegeniiber
diesen Problemen zeigt.

Es 1st ein Hinundhertasten zwischen den verschiedensten
Moglichkeiten, die je nach Bedarf und Stimmung entweder als
wirklich angenommen oder wieder in Krage gestellt werden.
Die Faktoren, die das Menschenschicksal bestimmen sollen,
wechseln bei ithm wie Wandelbilder, und das unsichere Halb-
dunkel, 1n das sie mitunter wie geflissentlich gehiillt sind, —
man denke nur an die Berichte iiber die Astrologie! — entspricht
nur zu sehr der Unsicherheit der ganzen Grundanschauung!
Ein Eindruck, der noch gesteigert wird durch die geschilderte
konventionelle Verwertung der Gotter des Volksglaubens, die,

imperium fataliter electos. Cf. T, 71. 1I, 69: principium 1interno
simul externoque bello parantibus fatis. 82: mhil arduum fatis. —
Ann. IV, 20: ... fato et sorte nascendi ut cetera etec. — Germ. 33, Agr. 13.
1) Daher ist ja auch die stoische eiuapuévn schlieBlich identisch mit
Sternenschicksal geworden. 8. Boll, Jbb. f. Phil.,, Suppl. XXI, 55.

2) Tiber 69: circa deos ac religiones neglegentior, quippe addictus
mathematicae persuasionisque plenus, cuncta fato agi.

3) Der KompromiB zwischen Fatum und Vorsehungsglaube, wie 1ihn
z. B. Seneca vertritt (de prov. b, 6), konnte natiirlich Tacitus nicht-
befriedigen.



54 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

sowenig es dem Historiker Ernst damit ist, doch seine Grund-
anschauung noch unsicherer erscheinen liBt, als sie es in
Wirklichkeit war.

Auf der einen Seite soll das Menschenleben ein Spielball
des blinden Ungefihr sein, dann soll es wieder ganz und gar
einbeschlossen sein in die absolute GesetzméBigkeit einer Schick-
salstfiigung, die mit eherner Notwendigkeit sich durchsetzt!
Und ein drittes Mal wieder soll es durch Zufall und Notwen-
digkeit zugleich bestimmt sein.!) Und wihrend anderseits in
dieser entgotterten Welt des Zufalls oder der Notwendigkeit
fiir ein Kingreifen der Gottheit so wenig Raum mehr bleibt,
da die Gotter gewissermaBien aus der Not eine Tugend machen
und jenseits von Gut und Bose in absoluter sittlicher Indifferenz
dem Verlautf der Menschengeschichte zusehen,?) werden die-
selben Gotter wieder als machtvoll eingreifende Gestalten hin-
gestellt, die unbehindert durch Zufalls- oder Schicksalsmacht
nach ethischen Motiven handeln, wobei sie dann freilich auch
1hrerseits so wenig folgerichtig verfahren, da demselben Volk,
das dauernd unter dem Bann des Gotterzornes stehen soll,
gelegentlich auch -— vollig unvermittelt — die Huld der
Gotter lichelt, ohne daf dies irgendwie durch eine Anderung
in dem moralischen Verhalten des Volkes motiviert wiire.?)

Tacitus selbst hat es einmal unwillkiirlich zugeben miissen,
daB die verschiedenen Vorstellungen iiber den Sinn des Ge-

1) Germ. c¢. 33: urguentibus 1mperii fatis nihil iam praestare for-
tuna maius potest quam hostium discordiam.

2) Wie sehr fiir das natiirliche Denken die genannten drei Mdglich-
keiten sich gegenseitig ausschlossen, zeigt Seneca, ep. 16, 5: sive nos
inexorabili lege fata constringunt, sive arbiter deus universi cuncta
disponit, sive casus res humanas sine ordine 1inpellit et 1actat, philo-
sophia nos tueri debet. haec adhortabitur, ut deo libenter pareamus,
fortunae contumaciter. haec docebit, ut deum sequaris, feras casum.

3) S. oben S. 29. Man fragt auch vergeblich, wie mit dem durch
den sittlichen Verfall verschuldeten Gotterzorn das im Agricola 3 und
Hist. I, 1 gepriesene Glick der Zeiten unter Nerva und Trajan verein-
bar ist. Das ,corruptissimum saeculum® (Hist. III, 37) findet doch nicht
mit dem Tod eines Herrschers sofort seinen AbschluB3!



Die Weltanschauung des Tacitus. 515

schehens, die sich in seinen Schriften finden, durch eine Kluft
voneinander getrennt sind, die uniiberbriickbar ist. Die Art
und Weise, wie er einmal in den Annalen fatum und fors
einander gegeniiberstellt, enthilt das unzweideutige Gestéindnis,
daB sein Zufallsbegriff, der hier geradezu zu der Vorstellung
einer absoluten Zufilligkeit iiberspannt wird, und seine fata-
listische Schicksalsidee in unvereinbarem Widerspruch stehen,
daB es bei seiner Formulierung der beiden Begriffe nur ein
Entweder — oder geben kann. Aber gerade da, wo diese Er-
kenntnis durchbricht, tritt auch die ganze Unklarheit seines
Standpunktes drastisch zutage. Die Alternative: absolute
Zufilligkeit oder absolute Notwendigkeit wird wohl ge-
stellt, aber einer Entscheidung mit dem Hinweis auf die wider-
spruchsvolle Behandlung des Problems von seiten der Philo-
sophen einfach ausgewichen.!) Und doch wire nach dem ganzen
bisherigen Entwicklungsgang des kausalen Denkens die Kr-
kenntnis so {iberaus nahe gelegen, daB die Fragestellung:
Zufall oder Notwendigkeit von vornherein eine falsche war,
da ja an denselben Ereignissen sowohl der Zufall, wie die
Notwendigkeit beteiligt sein kann. Kein Wunder, daB bei1 dieser
prinzipiellen Unklarheit?®) Tacitus dieselbe Frage, die er hier
als eine durchaus offene behandelt, 1m Verlaufe seiner ge-
schichtlichen Darstellung mit der gleichen Sicherheit das eine
Mal so, das andere Mal anders entschieden hat!?®)

1) Ann. VI, 22: sed mihi haec ac talia audienti in incerto 1udi-
cium est, fatone res mortalium et necessitate immutabili an forte
volvantur.

%) Die iibrigens nur zu begreiflich ist, wenn man bedenkt, daB die
verschiedenen sich widersprechenden Theorien der griechischen Philo-
sophen iiber Moglichkeit und Notwendigkeit, tiber die =z B. Cicero, de
fato referiert, noch heute ihre Vertreter haben, weil eben eine definitive
Entscheidung noch nicht erfolgt ist.

3) Ubrigens teilt auch diesen eklektischen Zug die Historie mit der
Zeitphilosophie. Vgl. z. B. Seneca, von dem Zeller (a.a. O., S.712) mit
Recht bemerkt, daB er sich bisweilen sehr unsicher iiber die gleichen
(regenstiinde ausspricht, iiber die er sonst 1im Ton der vollen dogmatischen
Uberzeugung zu reden pflegt!



510 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Eine Verwirrung, die noch dadurch gesteigert wird, dak
Tacitus durch sein Innerstes dazu gedringt wurde, gegeniiber
Fatum und Sternenglauben die Frage der menschlichen Freiheit
und Selbstbestimmung aufzuwerfen und so das Problem noch
mehr zu komplizieren. Es dridngt sich 1thm, — um seine eigenen
Worte zu gebrauchen, — der Zweifel auf, ob das Fatum und
das Los der Geburtsstunde wie iiber alles andere(!), so auch
tiber der Fiirsten Gunst und Ungunst entscheide;') oder ob
nicht etwa doch auch auf die eigene Kntscheidung etwas an-
kommt, so daB man, die Mitte haltend, zwischen schroffem
Trotz und hiBlicher Unterwiirfigkeit eine von Ehrgeiz und
(refahren freie Bahn wandeln konne.?) KEine Reflexion, die
sofort die Frage herausfordert: Wenn man das eigene (teschick
unter den allerschwierigsten Verhiltnissen, wo es sich nur zu
oft um Sein oder Nichtsein handelt, mit solcher Freiheit ge-
stalten kann, — und Tacitus gibt ja nicht nur 1m Hinblick
auf das von 1hm angefiihrte Beispiel des Lepidus diese Mog-
lichkeit ausdriicklich zu, sondern erklirt es auch im Agricola®)

T I L —

1) Das 1st die Ansicht, die Seneca, de prov. 5, 5 vertritt. Fata nos
ducunt et quantum cuique restet prima nascendi hora disposuit.

) Ann. IV, 20. unde dubitare cogor, fato et sorte nascendi, ut
cetera, 1ta principum inclinatio in hos, offensio in illos, an sit aliquid
in nostris consiliis liceatque inter abruptam contumaciam et
deforme obsequium pergere iter ambitione ac periculis vacuum.
Cf. Seneca, Nat. quaest. IV, 20, 12: dicam quemadmodum manente fato
aliquid sit in hominis arbitrio.

3) C.42: ... non contumacia neque inani iactatione libertatis famam
fatumque provocabat. Ahnlich auch von dem Pontifex L. Piso unter
Tiber, Ann. VI, 10. Vgl. auch die Charakteristik des Memmius Regulus
(unter Nero), Ann. XIV, 47. Nebenbei bemerkt ist es mit dem hier
vertretenen Standpunkt nicht vereinbar, wenn Ranke, a. a. O. behauptet,
daf das Ideal des Tacitus der Wiirdentriiger gewesen sei, welcher sich
der Macht, die iiber ihm ist, und die ihn jeden Augenblick vernichten
kann, mannhaft widersetzt“. Jedenfalls hitte Tacitus nicht mit Goethe

sagen konnen: Allen Gewalten

Zum Trutz sich erhalten
Nimmer sich beugen
Kriftig sich zeigen
Rufet die Arme

Der Gotter herbei.



Die Weltanschauung des Tacitus. 57

geradezu fiir eine Tatsache, daB man durch MiBigung und
Vorsicht auch unter schlechten Fiirsten ein grofier Mann sein
konne, — wie steht es da mit der Unabwendbarkeit des Schick-
sals und dem Los der Geburtsstunde?

Nun erw#hnt allerdings Tacitus einen Ausweg, auf dem
man die Versohnung von Freiheit und Notwendigkeit versucht
habe, ndmlich die stoische Ansicht, die einerseits eine vom
Sternenlauf unabhiingige, durch die natiirliche Ordnung und
Verkettung der Dinge von Anfang an vorausbestimmte Not-
wendigkeit annahm, anderseits eine gewisse EntschluBfreiheit
des Menschen anerkannte, vermdge deren er seinen Lebensweg
selbst wiahlen konne und erst dann jener unwandelbaren
Notwendigkeit des allgemeinen Verlaufs der Dinge verfalle,
wenn die Wahl getroffen sei.') Allein es ist fraglich, ob
Tacitus sich diese Ansicht auch nur voriibergehend angeeignet
hat, wie Ranke anzunehmen scheint. Und wenn er es getan
hat, so hat er sie gewifs sehr bald wieder aufgegeben. Denn sie
konnte nur neue Widerspriiche und neue Unklarheiten schaffen ! %)

Zunichst ist es ein elementarer Irrtum, der allerdings in
der historischen Methodenlehre bis in die Gegenwart nach-
wirkt, wenn man in dieser Weise individuelles, personliches
Handeln ohne weiteres mit ,freiem“ Handeln und Determiniert-
heit ohne weiteres mit GesetzmiBigkeit identifiziert, und wenn
man dann das individuelle Handeln, welches Folge der Freiheit
sel, 1n einen absoluten Gegensatz stellt zur mechanischen Kausa-
litit jenes gesetzmiiBigen Geschehens; — wihrend fiir den
Historiker immer nur der Gegensatz zwischen zweckvollem
menschlichen Handeln auf der einen Seite und den durch Natur
und geschichtliche Konstellation gegebenen Bedingungen

') Ann. 17, 22: Contra alii fatum quidem ingruere rebus putant,
sed non e vagis stellis rerum apud principia et nexus naturalium cau-
sarum; ac tamen electionem vitae nobis relinquunt, quam ubi elegeris,
certum 1mminentium ordinem. Vgl. Plutarch, de placit. philos. 27 u. 29.

2) Tacitus selbst hat tibrigens gelegentlich menschliche Entschluf-
fretheit und Notwendigkeit scharf geschieden. Vgl. z B. Dial. c¢. 17: si
eum . .. vel captivitas vel voluntas vel fatum aliquod i1n urbem
pertraxisset.



03 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

dieses Handelns auf der anderen Seite in Frage kommen kann.')
Dazu welch ein Widerspruch! Das ganze Gebiet des Geschehens
in ein von der Notwendigkeit beherrschtes und ein der Frei-
heit anheimgegebenes geschieden und dann doch wieder jener
metaphysische Einschlag in die Kette des geschichtlichen Ver-
laufes: die Zulassung gottlicher oder auch siderischer Einfliisse,
die dem einen Gebiet den Charakter einer immanenten Not-
wendigkeit, dem anderen den der Freiheit ohne weiteres
wieder nehmen. Ein Widerspruch, dem freilich auch andere
und groBe Historiker, wie z. B. kein Geringerer als Ranke,

nicht ganz entgangen sind, wenn sie den schwankenden Boden
der historischen Metaphysik betraten.?)

Ahnlich liegt die Sache bei dem von Tacitus in demselben
Zusammenhang erwihnten Versuch der Moralphilosophie durch
die Umwertung der Begriffe Glick und Ungliick wenigstens
die in dem ethischen Postulat einer Vergeltung von Gut und
Bose liegenden Schwierigkeiten der Schicksalsidee aus der Welt
zu schaffen. Denn er hat zwar gelegentlich einen Anlauf in
dieser Richtung gemacht, indem er einmal — ganz im Sinne
Senecas und der Stoa — als echte Giiter nur die sittlichen
Giiter anerkennt®) und mit einer gewissen Ironie von denen
spricht, die die Armut als das gréfite Ubel ansehen.?) Allein
er ist viel zu sehr Romer und Aristokrat, als daB er die volle
Konsequenz dieser Anschauung gezogen hitte.®) In demselben
Kapitel des Agricola, in dem er das sittlich Gute als das Gute

il i ST ra—

1) Dies hat sehr treffend Max Weber betont: Roscher und Knies und
die logischen Probleme der historischen Nationalokonomie. Schmollers
Jahrbuch fir Gesetzgebung 1905, S. 1326.

2) Das hat in Bezug auf Ranke nachgewiesen W. Freytag, Uber
Rankes Geschichtsauffassung und eine zweckmiiBige Definition der Ge-
schichte. Archiv fiir systematische Philosophie 1900, Bd. 6, S. 130.

3) Agricola 44. 4) Ann. XIV, 40.

%) Wie wenig konsequent ist in diesem Punkt auch Seneca, der
einmal in hohen Worten versichert, da die Verbannung kein Ubel und
fiir den Weisen jedes Land ein Vaterland sei, und der sich dann tiber

das eigene Exil in ganz wiirdelosen Klagen ergeht! Ad Polyb. 2, 1;
13, 3; 18, 9.



Die Weltanschauung des Tacitus. 09

schlechthin feiert, preist er es als hohes Gliick seines Helden,
daB derselbe ,bis an sein Ende 1m Besitz von Gattin und
Tochter, ungemindert in der #uBeren Stellung auf der Hohe
seines Ruhmes, um keinen Verwandten und Freund #rmer ge-
worden, den Dingen, die da kommen sollten (unter Domitian!),
entronnen war“. KEine Auffassung, die dem Schicksal wahrlich
Angriffspunkte genug iibrig ldt und jedenfalls von der Illusion
oriindlich entfernt ist, daB der Weise gegen alles d&uBtere Schicksal
gewaffnet sei. Wie wenig stimmt endlich zu der Lehre, daB
dem Weisen ein wirkliches Ubel nicht zustofen kann, die Er-
bitterung {iber das Leiden der Schuldlosen, die sich bis zu
einer Anklage gegen die sittliche Gleichgiiltigkeit der Gotter
versteigt und den Geschichtsschreiber all das vergessen lat,
was er sonst iiber diese Gotter und ihre sehr energische sitt-
liche Reaktion gegen Unrecht und Siinde gesagt hat!

Und dabei geht der Mangel an Folgerichtigkeit so weit,
daB gelegentlich allen Ernstes ein Problem aufgeworfen wird,
das die Begriffe der Schuld und der sittlichen Verantwortlich-
keit, der menschlichen Selbstbestimmung iiberhaupt seinerseits
wieder in Frage stellt! Im Hinblick auf die giinstigen Ver-
inderungen, die Tacitus 1m romischen Luxusleben seit den
Zeiten Vespasians beobachtet, kommt thm némlich der Gedanke,
ob ,sich nicht vielleicht in allen Dingen die Welt in enem
gewissen Kreislauf bewegt, so daB, wie bel1 den Jahres-
zeiten, so auch in den Sitten ein regelmiBig wiederkehren-
der Wechsel stattfindet®.!) Ks wire also das ,corruptissimum
saeculum“ populi Romani und jede sonstige Entwicklungsphase des
Menschen- und Vélkerlebens lediglich das notwendige Krgebnis
eines unabinderlichen periodischen Prozesses! Was hatte
es da noch einen Sinn, von Schuld und G6tterzorn zu reden?

1) Ann. IlI, 55: nis1 forte rebus cunctis inest quidam velut or-
bis, ut, quemadmodum temporum vices, ita morum vertantur. Vgl. zu
dieser Lehre von dem Kreislauf, den nach der Ansicht der Stoa die ge-
samte Natur in ibhrer ewigen Entwicklung immer von neuem wieder-
holt, und der wir auch in der Geschichtsschreibung des Polybios (mol:-
ey avaxvxlwows! VI, 9, 10) begegnen, Hirzel, Ciceros philos. Schriften
1I (2), S. 871.



60 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Um nun aber die Verwirrung noch groBer zu machen,
wird schlieBlich bei den verschiedensten Gelegenheiten dem
Leser die freie Wahl gelassen, welche von den verschiedenen
Kausalerklirungen, die natiirliche oder iibernatiirliche, die Deu-
tung aus Zufall, Fatum oder Gotterwillen er vorziehen will!
Oder der Geschichtsschreiber selbst wechselt mit seinen Moti-
vierungen, indem dieselben Ereignisse einmal in dieser und
dann in diametral entgegengesetzter Weise erklirt, in anderen
Fillen wieder die verschiedenen Erklirungsweisen einfach kom-
biniert werden.

So wird die durch Sejans Emporkommen veranlafite Ver-
schlimmerung in dem Regierungssystem Tibers zuerst als ein
Werk der Fortuna und unmittelbar darauf als Folge des Gotter-
zorns bezeichnet.!) — DaB im Jahre 24 ein Sklavenkrieg in
Unteritalien schon 1im Keim erstickt werden konnte, erscheint
~wie eine Gnade der Gotter“,?) nachdem vorher die Ursache,
das Erscheinen zweier Kriegsschiffe, als etwas rein Zufilliges
anerkannt war. — Die Ursache der Abneigung Neros gegen
seine (rattin Octavia soll entweder ,Verhingnis“ oder der Reiz
des Unerlaubten gewesen sein;®) — idhnlich wie das Verhalten
des Senators Junius Rusticus in der Sache der Witwe des
Germanicus entweder ,das Werk eines ihn treibenden Verhéng-
nisses oder die Folge iibelangebrachter Schlauheit sein soll“,*)
und wie an einer anderen Stelle die Verwegenheit von Messalinas
Buhlen Silius sich entweder aus einer vom Schicksal ver-
hiingten Sinnesbetérung oder aus bewuBiter Herausforderung
der Gefahr erklidren soll.®) DaB der Kaiser Galba die Vor-
zeichen seines Sturzes unbeachtet lieB, wird zunichst rein
psychologisch aus seiner Verachtung derartiger ,Zufilligkeiten ®
erklirt, aber dann sofort eine andere Deutung hinzugefiigt, die
dahin lautet, daB man eben dem vom Verhidngnis Beschiedenen
nicht entrinnen konne, auch wenn es sich durch Vorzeichen ge-

1) Ann. IV, 1. 2) ib. 1V, 27: velut munere deum.
3) 1b. XIII, 12.

%) 1b. V, 4: fatali quodam motu seu prava sollertia.
%) 1b. XI, 26: fatali vecordia.



Die Weltanschauung des Tacitus. 61

offenbart.!) Auch die bereits erwihnte Episode aus der Ge-
schichte Neros, die Szene 1m Vestatempel, gehort hieher, wo
man gleichfalls zwischen der psychologischen und der theo-
logischen Erklidrung die Wahl hat.?)

Eine seltsame Mischung von natiirlichem und iibernatiir-
lichem Pragmatismus findet sich Ann. I, 55, wo Varus durch
das Fatum und den gewaltigen Arm des Arminius zu Fall
gebracht wird,®) und XII, 43, wo von einer Rom bedrohenden
Hungersnot die Rede ist, die dann durch die grofie Gnade der
Gotter und die Milde des Winters abgewehrt wird.*) Eine
Kausalerkldarung, die merkwiirdig absticht von der im gleichen
Zusammenhang gemachten Bemerkung, daB ,jetzt das Leben
des romischen Volkes den Zufilligkeiten der Seefahrt preis-
gegeben se1“.’) Wenn die Versorgung Roms von einem blinden
Ziufallsspiel der Winde und Wellen abhing, was hatten dann
dabei noch die Gotter zu tun?

Den Hohepunkt aber erreicht das Hin- und Herschwanken
zwischen den verschiedensten Erklirungen in der Darstellung
des Emporkommens der Flavier. Einmal wird die Erhebung
Vespasians auf das geheimnisvolle Walten des Fatums zuriick-
gefiihrt,®) wihrend gleichzeitig von Wunderzeichen und Orakeln
die Rede 1st, die nur einen Sinn haben, wenn jene Krhebung
zugleich als ein Werk der Gétter erschien, eine Ansicht, die
dann aber auch wieder wankend wird, indem Tacitus schlieBlich
noch die ,Fortuna“ als Urheberin der GroBe des Hauses nennt.?)

Ja wir konnen noch weiter gehen und sagen: Diese ver-
schiedenartigen Anléufe, das historische Geschehen in ein aprio-
ristisches Schema oder in das iibernatiirliche System eines von

—— . - —

) Hist. I, 18: . . . contemptorem talium ut fortuitorum seu quae
fato manent, quamvis significata non vitantur. Vgl. auch Ann. III, 30.
2) Siehe oben S. 30. 3) Fato et vi Armini cecidit.

1) Magnaque deum benignitate et modestia hiemis rebus extremis

subventum.
) Navibusque et casibus vita populi Romani permissa est.
6) Hist. I, 10.
") ib. II, 1: Struebat iam fortuna in diversa parte terrarum initia
causasque imperio etc.



62 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

Anfang an fertigen Weltinhaltes zu zwingen, widersprechen
nicht nur sich gegenseitig, sondern stimmen auch zum Teil
recht wenig zum Geist der taciteischen Geschichtsschreibung
selbst. Der psychologische Pragmatismus des Tacitus wurzelt
ja recht eigentlich in der Krkenntnis, dak der menschlichen
Personlichkeit unter Umstéinden eine grundlegende Bedeutung
fiir das geschichtliche Leben zukommt. Denn wozu diese
systematische Vertiefung in das innerste Wesen der historischen
Personlichkeiten, das unermiidliche Aufspiiren der Motive und
Anlisse 1hres Wollens und Handelns, wenn der Geschichts-
schreiber nicht der Individualitit eine bedeutsame historische
Wirksamkeit beigemessen hitte, auf der ja ganz wesentlich
sein Interesse an der Individualitit beruht? Die Art und
Weise, wie Tacitus das Verhéltnis der historischen Persénlich-
keit zu den iibrigen Faktoren des geschichtlichen Lebens dar-
stellt — man denke nur an die Charakteristik des Augustus
oder des Tiberius! — liBt den Kigenwert der historischen
Personlichkeit als eines selbstéindigen und zum Teil maBgeben-
den Faktors der historischen Entwicklung mit so plastischer
Klarheit und Anschaulichkeit hervortreten, daB sowohl gegen
die taciteische Uberspannung des Zufallsbegriffs, wie gegen
den taciteischen Fatalismus kein gewichtigerer Zeuge ins Feld
gefiihrt werden kann, als eben Tacitus selbst. Und am wenig-
sten wiirden die ungeheueren Frevler und die Vertreter alt-
romischer virtus, die er uns vorfiihrt, zugegeben haben, daB ihre
Taten ,mehr erlitten als getan“ seien,’) wie man wenigstens
nach gelegentlichen AuBierungen des Theoretikers Tacitus an-
nehmen miiBte.

Und wie stiinde es vollends mit der pidagogischen und
didaktischen Tendenz der taciteischen Geschichtsschreibung?
Tacitus will durch die Beispiele (exempla!) grofier Tugenden
und groRer Laster bessernd wirken. Kine Wirkung, die er
geradezu als das praecipuum munus annalium bezeichnet.?)

1) Um mit dem sophokleischen Odipus auf Kolonos zu reden: érei
ta y' goya pov memovidor Eori pdllov 7 dedpaxora.

2) Ann. III, 65.



Die Weltanschauung des Tacitus. 63

Ja er gibt sich der Hoffnung hin, daB das iiber die verstor-
benen Imperatoren von der Historie verhingte Totengericht
auf das Verhalten der lebenden einen giinstigen KinfluB aus-
tiben werde. Was hiitte ein solcher Krfolg zu bedeuten gehabt,
wenn es tatsichlich auf dies Verhalten so blutwenig ankam,
wie es unter der Herrschaft einer absoluten Zufilligkeit oder
eines blinden Fatums der Fall gewesen wire! Und wie hiitte,
wenn der Fatalismus recht behielt, iiberhaupt noch von einem
Werturteil iiber menschliches Handeln, von 1irgendeiner ethischen
Beurteilung die Rede sein kénnen??)

Wir sind zu Ende! Und wenn wir nun das Fazit all
dieser Beobachtungen ziehen, so kann ein unbefangenes Urteil
nur zu dem Schlusse kommen: Was man so gewdshnlich die
» Weltanschauung“ des Tacitus nennt, ist ein Chaos von unab-
geklirten und unausgereiften Meinungen, ein Sammelsurium von
Widerspriichen, zwischen denen eine Ausgleichung unmdoglich
1st.?) Auch kann man nicht sagen, daf die eine oder andere
dieser Meinungen irgendwie dominierend in den Vordergrund
trete, wie etwa bel Seneca!®) Die Moglichkeiten eines rein
natiirlichen Pragmatismus sind mindestens ebenso ernstlich,
wenn nicht ernstlicher erwogen, als die eines mystisch-religiosen.
Mit groBartiger Offenherzigkeit hat er den ganzen Zwiespalt,

1) Wie schon Cicero, de fat. 40 (cf. 11) sehr treffend bemerkt hat.

%) Tacitus wiirde es bei einer dhnlichen Interpellation, wie sie Zeus
bei Lukian beantworten mufz, nicht besser gegangen sein, als diesem,
dem der xwvrioxos siegreich vorhilt, daB in seiner Welt zugleich will-
kiirliche Gotterherrschaft, Fatum und menschliche (im Totengericht zum
Ausdruck kommende) Verantwortlichkeit gelte!

- 3) So einfach liegt fiir Tacitus das Problem nicht, wie fiir jenen
Standpunkt, den Seneca in den Worten formuliert hat: s1 hunc naturam
vocas, fatum, fortunam, omnia eiusdem Dei nomina sunt varie
utentis potestate sua. De benef. IV, 8. Vgl. Nat. quaest. 1I, 45, 1f.:
. . . rectorem custodemque universi, animum ac spiritum mundil, operis
huius dominum et artificem, cui nomen omne convenit; vis illum
fatum vocare, non errabis, — vis illum providentiam dicere, recte dices, —
vis illum naturam vocare, non peccabis, — vis illum vocare mundum,
non falleris. Angesichts dieser kindlichen Unklarheit eines tonangebenden
_Philosophen® wird man den Geschichtsschreiber milder beurteilen.



64 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

der seine Seele erfiillte, die innere Zerrissenheit seines Denkens
in die Darstellung selbst hineingetragen und vor den Augen
des Lesers enthiillt! |

Wenn es Tacitus nie gelungen ist, aus diesem Iinneren
Zwiespalt zu einer griBeren Folgerichtigkeit und Einheitlich-
keit der Weltansicht zu gelangen, so erklirt sich das iibrigens
nicht nur aus der allgemeinen eklektischen Tendenz der Zeit,
sondern ganz wesentlich auch daraus, daB seine ganze Grund-
anschauung an einem verhidngnisvollen prinzipiellen Fehlerlitt.

Er hat ja viel zu tief der Wirklichkeit des Lebens ins
Auge gesehen, als daB er sich bei den bisherigen Versuchen
der philosophischen Spekulation, die Fiille der Erscheinungen
unter eine allgemeine Formel zu fassen, auf die Dauer hiitte
beruhigen kénnen. Wenn auch, — #hnlich wie bei der hel-
lenistischen Historiographie, — in dem mystischen, fatalistischen
und theistischen Element seiner Geschichtsauffassung der Einflug
der Stoa nicht zu verkennen 1st, so 1st er doch viel zu sehr
Historiker und Skeptiker, als da er dem Dogmatismus der
stoischen Theologie in der Weise erlegen wire, wie etwa
Poseidonios. Und dasselbe gilt von dem Dogmatismus anderer
Richtungen, die ebenfalls nicht ohne Einfluf auf ihn geblieben
sind. Allein so ausgeprigt eklektisch und zugleich skeptisch
sein Verhiltnis gegeniiber den verschiedenen dogmatischen
Losungen des Schicksalsproblems erscheint, so sehr die jeweilige
Hinneigung zu dieser oder jener Losung den Charakter des
Provisorischen und Problematischen zeigt, so hat sich doch in
anderer Hinsicht sein ruheloses Kausalititsbediirfnis nicht immer
der Suggestion entziehen konnen, welche die michtige speku-
lative Tradition der ,sapientissimi veterum, quique sectam
eorum aemulantur?!) unwillkiirlich auf sein Denken iibte. Der
EinfluR dieser metaphysisch-theologischen Gedankenwelt ist
doch 1mmer noch stark genug, um i1hm den Riickweg zu dem
kausalen Empirismus des Thukydides zu verschlieBen. KEr hat
nicht den intellektuellen Mut des Thukydides, die Frage syste-
matisch zu Ende zu denken und sich bei ihrer Unlosbarkeit

') Ann. VI, 22.



Die Weltanschauung des Tacitus. 6o

endgiiltig zu bescheiden.!) Sein Innerstes striubt sich gegen
die Erkenntnis, die sich ihm doch immer wieder iibermichtig
aufdringt, daB die Frage nach dem Sinn des Daseins nicht
zu beantworten ist, daB daher die Moglichkeit einer von aprio-
rischen Postulaten ausgehenden Deutung des geschichtlichen
Verlaufes vom Standpunkt des Historikers aus ebenso abgelehnt
werden muB}, wie 1hre vermeintlichen Krgebnisse.

Indem Tacitus dies verkannte und sich durch den mich-
tigen Drang nach universaler Anschauung immer wieder verleiten
lieB, auf der Suche nach letzten primidr wirkenden Ursachen
tiber die empirisch-psychologische Motivation hinauszugehen
und unbekannte Krifte als wirkende Ursachen in die genetische
Erkldrung der Geschichte einzufiihren, muBte er mit innerer
Notwendigkeit immer wieder in Konflikt mit den realen Beob-
achtungen kommen, die sich ihm bei der Analyse des wirk-
lichen Geschehens aufdringten. KEr muBte die Erfahrung
machen, daB man auf diesem Wege nie zu einer wissenschaft-
lichen Hypothese, sondern lediglich zu vagen Konstruktionen
gelangen konnte, die die Grenzen der historischen Erkenntnis
weit iiberschritten.

Daher die ewige Unsicherheit und das Schwanken zwischen
den verschiedensten Annahmen, da die allgemeine genetische
Formulierung, die er aus einem Tatsachenkomplex abstrahiert
hatte, immer wieder dadurch in Frage gestellt wurde, daB
andere Tatsachenkomplexe ein anderes Krklirungsprinzip for-
derten.?) Statt nun aber daraus zu schlieBen, daB die Wirk-

1) Mitgewirkt hat ja bei dieser Unsicherheit wohl auch das Gefiihl,
nicht so tief in die P’hilosophie eingedrungen zu sein, um seinerseits
eine definitive Entscheidung wagen zu diirfen. Systematische Beschif-
tigung mit der Philosophie 1st ja nach seiner Ansicht nicht Sache des
Romers und Senators! Agricola, ¢. 4. Vgl. Dialog, e. 31.

2) _Der Historiker®, — sagt v. Below, — ,wird immer wieder in
die Lage kommen, konstatieren zu miissen, daf3 die Entwicklung nicht
so verlaufen 1st und nicht so verliuft, wie Menschenwitz sie sich kon-
strulert. Im Historiker steckt zweifellos ein Stiick Skeptiker.
Wenn es der Zweck der Wissenschaften ist, eine Gesamterkenntnis
hervorzubringen, so fillt der Historie zuniichst die Rolle zu, auf die

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. Kl. Jahrg. 1910, 1. Abh, ) 5



66 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

lichkeit in ihrer Totalitit eben nicht faBbar 1st, und daB die
unendlich vielen Méglichkeiten der historischen Kinzelgestaltung
und die aus der Komplikation des historischen Lebens folgen-
den Zufilligkeiten dem Historiker die restlose Durchfiihrung
eines einheitlichen Erklirungsprinzips, sozusagen eine einreihige
Kausalverkniipfung nicht gestatten, hilt er trotzdem an der
Zulissigkeit solcher absoluten Losungen grundsitzlich fest,
wenn er auch fiir sich persénlich zu einer definitiven Knt-
scheidung nicht kommt. Und so verschhieBt er sich selbst die
Erkenntnis, daB in dem unendlich verschlungenen Gewebe des
historischen Prozesses der Anwendbarkeit eines HKrkldrungs-
prinzips eben tatsichlich 1mmer wieder Grenzen durch ein
anderes gesteckt sind. KEine Erkenntnis, die 1hm voreilige
Generalisierungen, Widerspriiche und Unklarheiten erspart hétte,
aus denen er niemals einen Ausweg fand. EKEr scheitert an
dem unlGsbaren Widerspruch, an dem Dualismus zwischen dem
Metaphysiker, der die Mannigfaltigkeit des Kinzelnen unter
allgemeine Begriffe von unbedingter Geltung bringen will, und
dem Historiker, der nun einmal von dieser unendlichen Mannig-
faltigkeit der Erscheinungen nicht loskommen kann und durch
die Realitit der Dinge von den Hohen der Abstraktion immer
wieder auf einen Punkt herabgefiithrt wird, wo das Illusorische
des Bemiihens um eine transzendente Fundamentierung der
Geschichte mehr oder minder klar zutage tritt. Der Histo-
riker hat eben seine eigenen Augen und ,sein Beruf wird
es voraussichtlich immer bleiben, gegen die Konstruktionen der
Systematiker Kinspruch zu erheben®.?)

In demselben Dualismus 1st es begriindet, daB Tacitus als
Historiker und Kritiker eine entschiedene Abneigung zeigt, eine
willkiirliche Durchbrechung des immanenten Kausalzusammen-
hanges der Dinge zuzugeben, wihrend er als Metaphysiker doch
wieder gelegentlich selbst mit dem KEingreifen transzendenter

Relativitit der Behauptungen hinzuweisen, die die systematischen
Wissenschaften aufstellen.® Historische Zeitschrift, Band 81: Die neue
historische Methode, S. 241.

1) v. Below, a. a. O., S. 243.



Die Weltanschauung des Tacitus. 67

Krifte rechnet. Er ist hier eben einem Schicksal erlegen, dem sich
auch andere groBe Meister der Geschichtsschreibung nicht ganz
haben entziehen konnen, wenn sie sich gelegentlich zu dhnlichen
Grenziiberschreitungen verfiihren lieBen. Bietet hier doch selbst
Ranke, der sich doch des Unterschiedes zwischen einer rein wissen-
schaftlichen und einer metaphysisch-religios gerichteten Be-
trachtungsweise der Geschichte vollkommen klar bewuBst war,?)
in gewisser Hinsicht eine Analogie zu Tacitus! Man hat mit
Recht die Bemerkung gemacht, da das teleologische Klement
in dem geschichlichen Denken Rankes, die Art und Weise,
wie er von einer gottlichen Weltregierung spricht und sich
bel1 ganz bestimmten Kreignissen versucht fiihlt, deren Plinen
nachzuspiiren, wenig in EKinklang steht mit der Vorstellung
von einer inneren Notwendigkeit der Dinge, die sonst bel
ihm so charakteristisch hervortritt.2) Hier ergeben sich Wider-
spriiche und Unklarheiten, die von einer #dhnlichen Verlegen-
heit oder dmopia des Historikers zeugen wie ber Tacitus. Und
wenn man von Ranke gesagt hat, daB er aus dieser Verlegen-
heit keinen Ausweg finden konnte,®) so ist ihm damit eben
nur dhnliches widerfahren wie einem Tacitus.

Freilich steht Tacitus i1nsoferne unter Ranke, wie unter
Thukydides, als sein Standpunkt wenigstens hie und da die
kritische Feststellung des Tatbestandes im einzelnen ungiinstig
beeinflufit hat, was beir Ranke niemals der Fall war. Die Grenze
zwischen Wissen und Glauben ist ber thm bereits so weit ver-
schoben, daB bei der Beurteilung ganz konkreter Tatsachen
Wissen und Vernunft vom Glauben zum Schweigen gebracht
werden, wenn dessen Auffassung zufillig durch den consensus
hominum gestiitzt wird. Tacitus scheint ja nicht, wie z. B.
Seneca, der Suggestion erlegen zu sein, welche der auf dem
consensus gentium gestiitzten Theodizee der Stoa zu Grunde

P = e o

1) Fester, Humboldts und Rankes Ideenlehre. Deutsche Zeitschrift
fiir Geschichtswissenschaft 1891, S. 239.
¢) W. Freytag, a. a. O. Archiv fiir systematische Philosophie 1900
(Band 6), S. 146.
3) Freytag, ebd., S. 139.
5#



68 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

lag. Wenigstens hat er niemals die Ansicht geduBert, da8
die Ubereinstimmung grofer Menschenmassen an sich schon
ein geniigender Beweis fiir die Wahrheit von Vorstellungen
sel, die jenseits aller menschlichen Erfahrung liegen.!) Wo er
sich als Historiker dem Wunder beugt, handelt es sich um
Erscheinungen der sichtbaren Welt, die ithm in empirischer
Weise durch vermeintlich glaubwiirdige Augen- und Ohren-
zeugen so weit festgestellt scheinen, daB er eine pure Negation
nicht mehr fiir moglich hilt.

Freilich 1st diese pseudohistorische Logik um nichts besser,
als die theologische Dogmatik der Stoa. Sie macht ihn blind
gegen die bel seinem sonstigen kritischen Standpunkt so nahe-
liegende Krkenntnis, daB angebliche Kollektivbeobachtungen 1m
Stile des Wunders von Reggio sich sehr leicht massenpsycho-
logisch begreifen lassen, daB sie z. B. sehr hdufig nur die
Illusion eines einzigen Individuums darstellen, die durch An-
steckung die anderen so suggestiv beeinflut hat, daB das von
einem gemeldete Wunder alsbald von allen aufgenommen wird:
die 1n der Geschichte so hiufigen Kollektivhalluzinationen, die
wegen 1hrer vermeintlichen MafBenbezeugung Glauben finden,
die aber gerade deshalb erst recht problematisch sind, weil
Beobachtungsvermdgen und kritischer Sinn des Kinzelnen in
der Masse meist vollig versagt und die der Reflexion und des
logischen Denkens unfihige Masse keinen Mafistab fiir das Un-
wahrscheinliche kennt.?) Dak Tacitus gelegentlich so einfachen
psychologischen Erwiigungen unzuginglich ist, - erscheint um
so auffallender, wenn man sich erinnert, wie abfillig er sich
anderwiirts iiber den Geisteszustand der Masse und iiber die
Leichtigkeit geduBert hat, mit der sie sich das Absurdeste

1) Einmal, Ann. VI, 22 (siehe oben S. 51), tritt ja eine gewisse
Neigung in diesem Sinne hervor, aber zu einer klaren Entscheidung
kommt es nicht.

2) Vgl. Le Bon, Die Psychologie der Massen. Deutsche Ausgabe
1908, S. 29 und 44, wo sehr treffend als Musterbeispiel der ansteckenden
Suggestion die angebliche Erscheinung des heiligen Georg auf den Mauern
Jerusalems angefiihrt wird. Sowie ihn ein Kreuzfahrer gesehen haft,
sehen ihn alle! |



Die Weltanschauung des Tacitus. 69

suggerieren ldBt. Dazu welch eine Verkennung des Zeugnis-
wertes einer ,verbreiteten Uberlieferung! Es ist als ob der
Greschichtsschreiber giinzlich vergessen hiitte, daf die grobe
Mehrheit der Menschen nur sehr wenig imstande ist, das Sub-
jektive vom Objektiven zu unterscheiden, und daf ihre Ent-
scheidungen und Meinungen weit mehr durch Gefiihl und
Suggestion bestimmt werden, als durch den Verstand!

Es 1st, — so darf man wohl sagen, — die Bankerott-
erklirung des Geistesaristokraten Tacitus, der hier in
diametralem Gegensatz zu seiner allgemeinen Ansicht iiber die
Inferioritdt der Masse die Wahrheit auf seiten der grofiten
Ziahl zu finden glaubt, als ob alle die gleiche Einsicht besifen!
Es 1st die Bankerotterklirung des Kritikers und Psycho-
logen Tacitus, der auf der einen Seite an der Hand treffender
individual- und massenpsychologischer Beobachtungen nach-
welst, wie der consensus hominum auf dem Gebiete der Wunder-
gliubigkeit lediglich der Reflex gleicher Instinkte und Vor-
stellungen 1st, — und der sich dann trotzdem der Suggestivkraft
emes solchen consensus hominum nicht v6llig zu entziehen ver-
mag! Die verhingnisvolle Frucht der Schwiche, die wohl
zwelfeln und immer wieder zweifeln, aber zuletzt doch nicht
den Mut zu einer grundsitzlichen Ablehnung finden kann.?)

Damit verliert auch der Kritizismus des Tacitus an innerem
Wert bedeutend. Sein Zweifel ist nicht derjenige einer auf-
strebenden Epoche, in der sich der denkende Menschengeist
seiner Kraft bewufit geworden 1st, sondern der einer . geistig
miide gewordenen Zeit, in der die Fiahigkeit zu zweifeln —
dies unentbehrliche Ferment aller hoheren geistigen Entwick-
lung — bedenklich im Abnehmen begriffen und von allen
Seiten her durch entgegengesetzte Instinkte und Antriebe ge-
schwicht war. Ein Zweifel, der daher auch nicht mehr die

1) Wenn man den Gegensatz recht scharf fassen will, vergleiche
man die Haltung des Tacitus gegeniiber dem Wunder von Reggio mit
dem, was Gibbon (c. 37, 8) iiber das Wunder von Tipasa (484) sagt und
tiber den ,unheilbaren Argwohn“, der selbst durch den augenscheinlichsten
,Beweis‘ eines Wunders nicht erschiittert wird.



70 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

volle Kraft besaB, den Menschen vor den Eingebungen seiner
Phantasie und der subjektiven Bediirfnisse und Wiinsche seines
Herzens zu schiitzen. Wenn irgendwo, so tritt es hier zutage,
wie Tacitus an der groBen Wende der Zeiten steht.
Der strahlende Glanz, den hier noch einmal antike Kunst und
antiker Geist liber ein Menschenwerk ausgebreitet hat, kann
nicht dariiber hinwegtéuschen, daB es nicht der Glanz des auf-
steigenden (estirnes ist, sondern der abendlichen Sonne, die
allmihlich in den Schleier dunkler Wolken versinkt.?)

Uber die Eingangspforte zu dem Zeitalter antiker Hoch-
kultur hitte man das bekannte Wort Epicharms setzen kénnen:
,oel niichtern und lerne zweifeln. Das ist das Riickgrat (eigent-
lich Gelenke) des Geistes® (vape xai uéuvas’ amorely* dpdoa
tavta 1av @eevwr). Und auf der HOhe dieser Kultur hatte
Sokrates verkiindet: ,Es war immer und allezeit meine Art,
niemandem als den Vernunftgriinden zu folgen, die mir bei
rationeller Priifung als die besten erschienen.“?) Es ist die
Vernunft, der A6yos der das Verhiltnis des Forschers zu den
Ansichten anderer Menschen bestimmt. Nur das ldBt er als
beglaubigt gelten, was sich vor dieser Instanz bewihrt;3)
und so stellt er mit einer Sicherheit, die kein Schwanken und
keine Kompromisse kennt, seinen personlichen kritischen Stand-
punkt der Kritiklosigkeit der ,Vielen“ gegeniiber, die ,auch da
etwas zu wissen glauben, wo niemand etwas wissen kann“.?)

So denkt ein typischer Vertreter der antiken Hochkultur
und 1hrer ausgesprochen aktuellen Denkweise. Und wie der
groBe Zerstorer der dééa tdv molidwv avdoddnwy, so hat auch
die Geschichtsschreibung — und zwar lange vor ithm — das
Recht der freigewonnenen persénlichen Erkenntnis gegen-

1) Wie man es einmal im politischen Sinne von Perikles gesagt
hat. Wenn daher Lembert, a.a. O., S. 57 von Tacitus sagt, daB er in
dem Widerstreit von Zweifel und Aberglaube ,im ganzen doch Sieger
geblieben ist“, so ist dies jedenfalls dahin einzuschrinken, daB dieser
Sieg ein Pyrrhussieg war.

2) Plato, Kriton 46Db. 8) Ebenda 47a.

%) Plato, Apologie 29b. Vgl. meine ,Sokratische Studien®. Sitzungsb.
der philos.-philol. und der hist. Klasse der Miinch. Akad. 1906, S. 107.



Die Weltanschauung des Tacitus. 71

tiber dem groBen Haufen der Menschen proklamiert. Man
denke nur an das vernunttstolze und verstandesklare Wort, mit
dem Hekatdos von Milet sein Geschichtswerk eingeleitet hat!
,Dies habe ich niedergeschrieben, wie mir jegliches wahr zu
sein scheint. Denn die Traditionen der Hellenen sind wider-
spruchsvoll und liacherlich.“ Die Verkiindigung der kritischen
Autonomie des Geschichtsschreibers, fiir die es keine
Uberlieferung gibt, die es sich nicht gefallen lassen
miite, auf ihre Ubereinstimmung mit den empirisch
feststehenden Tatsachen der Natur und Geschichte
gepriift zu werden. Kin Standpunkt, fiir den es einfach
,lacherlich® gewesen wire, wenn es jemand, wie In dem er-
wihnten Falle Tacitus, nicht ,gewagt® hitte, ,dem Glauben an
eine weitverbreitete Uberlieferung entgegenzutreten®. Und so
hat auch Thukydides gedacht. Dagegen ist schon sehr bald
nach thm und in der hellenistischen Geschichtsschreibung eine
fortschreitende Verdunklung dieser klaren und sicheren kri-
tischen Position unverkennbar. Kin ProzeB, in dem auch
Tacitus mitten inne steht.

Es 1st eine Tatsache von unberechenbarer und noch lange
nicht geniigend gewiirdigter Tragweite, daB jene glinzende
Errungenschaft des kritischen Genius der Griechen
selbst von einem Tacitus — wenn auch nur gelegentlich
— preisgegeben wird. Kin Sieg des Massentums und des
gerade damals iibermichtig vorwiirtsdringenden Massenwahnes,
der nur mit der Unterwerfung der Intelligenz unter die
Zahl und der Unterdriickung der freien wissenschaft-
lichen Persdonlichkeit durch das Schwergewicht un-
wissender Massen endigen konnte. Hier kiindigt sich schon
klar und deutlich eine Zeit an, in der, — wie Seeck treffend
bemerkt hat,’) — ,die Niedrigen und geistig Armen ihren
Aberglauben den héheren Schichten aufzwangen; oder richtiger,
wo diese selbst immer mehr herabsanken und so allméhlich
auf die niedere Glaubensstufe 1hrer Knechte zuriicktraten®.
Eme Zeit, fiir die das Wort Ciceros von dem Aberglauben,

il —

5 Geschlchte des Untergangs der antiken Welt. 1909, III, S. 138.




72 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

der ,sich {iber die ganze Welt ergossen und den schwachen
Menschengeist unterjocht hat“,') noch eine ganz andere Be-
deutung gewann, als er selbst ahnen konnte. Wenn sogar
ein Tacitus zuletzt doch vor der vox populi kapitulierte, so
darf man sich in der Tat nicht wundern, daB bereits i1n der
nichsten Generation selbst ein Lukian bei all seinem Spott
die Empfindung hat, daf der Kampf gegen die Beschrinktheit
doch vergeblich sei! Ist doch schon ein paar Jahrhunderte
nach Tacitus die Rolle zwischen Personlichkeit und Masse so
vollig vertauscht, ist die 6de Gleichmacherei und Denkfaulheit
so weit fortgeschritten, daB es einen Augustin wie ein ,grofies
Wunder“ anmutete, wenn sich iiberhaupt noch jemand fand,
der ,nicht glauben wollte, was alle Welt glaubt®.?)

Es ist dieselbe Logik, mit der schon der Polytheismus die
Existenz seiner Gtter aus der ,Ubereinstimmung aller Vélker*
bewies,®) mit der er ebenfalls aus der Verbreitung bei allen
Volkern die Berechtigung seines schlimmsten Aberglaubens,
z. B. der Vogelschau, deduzierte. Eine Logik, die schon Cicero
durch die ironische Bemerkung ad absurdum fiihrte, daB doch
das Allerverbreitetste der Unverstand sei, und dafd man
sich in seinem personlichen Urteil doch nicht durch die Masse
bestimmen lasse!?)

So fiihrt die taciteische Hinnahme eines ,weitverbreiteten®
Wunderglaubens unmittelbar hiniiber zu der ohnehin immer
allgemeiner werdenden passiven Denkweise der Halbkultur,
zur volligen Umkehrung des aktiven Prinzips der Vollkultur:
»Habe den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen®

(Kant). ,Denn“ — so sagt ein anderer Vertreter dieser
Kultur — ,die Mehrheit ist der Unsinn. Verstand 1st stets

1) De divin. 1I, 148: . . . superstitio fusa per gentes oppressit
omnium fere animos atque hominum imbecillitatem occupavit.

2) De civ. dei XXII, 8: quisquis adhuc prodigia ut credat inquirit,
magnum est ipse prodigium qui mundo credente non credit.

) Vgl. iber diesen Fehlschluf Cicero, de nat. deor. I, 62.

4) De div. 11, 81: At omnes reges, populi, nationes utuntur auspi-
cuis. Quasi vero quidquam sit tam valde quam nihil sapere
vulgare: aut quasi tibi ipsi in iudicando placeat multitudo!



Die Weltanschauung des Tacitus. 73

bel1 wenigen nur gewesen.* Aber gerade dieser Verstand der
Wenigen mufite ja gebrochen werden, wenn jenes Herdenprinzip
und der Geist hierarchischer Bevormundung siegen sollte, der
eine der edelsten KErrungenschaften des Kulturmenschen, das
Recht der Personlichkeit und das von ihm unzertrennliche
Recht der freien Wahl (aipeowc!), 1n allen Fragen der Welt-
anschauung auf Tod und Leben bekdmpfte: im Interesse einer
— Personlichkeit und Masse gleich bindenden — KEinheit, die
auch wieder recht eigentlich dem Instinktleben und den in-
stinktiven Forderungen der Masse entspricht. Und so ist das
Ende der Tod der Personlichkeit in der allgemeinen Sklaverel
des Geistes und des Leibes, wie es der jiingste Geschichts-
schreiber der romischen Kaiser so treffend bezeichnet hat.?)
Eine Entwicklung, die natilirlich nur gefordert werden
konnte, wenn selbst bei den Hoherstehenden der Kritizismus
echter Wissenschaft durch eine stetig stirker werdende Reaktion
von (efiihls- und Wertungsinteressen zuriickgedringt wurde,
die am Ende nur noch in einer gefiihlsméiBigen Beleuchtung
der Dinge 1hre Befriedigung fand. Je mehr jene aktuelle
Denkweise der Hochkultur und damit die Fdahigkeit zu unab-
hingiger Selbstorientierung schwand, um so mehr geriet
man in Gefahr, jener eigentiimlichen Passivitidt des Denkens
zu verfallen, wie sie uns eben als Symptom des Riickfalls in
die Halbkultur entgegentrat.®?) Je mehr die Kraft und der
Mut des rein wissenschaftlichen Begreifens erlahmte, um so
williger iiberlieB man sich seinen Stimmungen. Ein fiir die
Dekadence der Antike iiberaus bezeichnender Zug, den man
— gegeniiber dem sachlichen Denken und Sehen der besten
Ziett — geradezu als impressionistisch bezeichnen konnte, und
dem auch schon Tacitus seinen Tribut gezollt hat. Statt bel
Fragen, die fiir wissenschaftliches Denken unldsbar sind, sein

—— - —— g e e S s . EmEma

1) Domaszewski, Geschichte der rémischen Kaiser. 1909, Bd. II, S. 321.

2) Insoferne ist es doch eine ganz einseitige Beurteilung, wenn
Augustin, de civ. dei XXII, 8 von den Zeiten der Rezeption des Christen-
tums als von ,temporibus eruditis et omne quod fieri1 non potest
respuentibus® spricht.



4 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

Nichtwissen zu bekennen, fliichtete man aus hellenischer Ver-
standesklarheit wieder in den Nebel des Gefiihls und 1n die
Dammerung der Mystik, so daB das geistige Vermidgen zu
kritischer Weltbetrachtung von dem Drang nach dem Geheim-
nisvoll-Ubersinnlichen formlich absorbiert wurde.

Damit ist die abschiissige Bahn betreten, auf der zuletzt
der antike Geist jede Widerstandsfihigkeit gegen die von
" neuem iiberméchtig um sich greifende mythologische Denkweise
verlor, die er — wenigstens in seinen héherstehenden Ver-
tretern — bereits vor einem halben Jahrtausend gliicklich
iiberwunden hatte. Der Verfall des kausalen Denkens, der
sich jetzt iiberall und selbst bei einem Tacitus bemerklich
macht, muBte notwendig dazu fithren, daB auch die Geschichte
zuletzt widerstandslos 1n das Netz {ibernatiirlicher Beziehungen
verstrickt wurde, welches Theologie und Mystik iiber das ganze
irdische Leben breitete. Wenn der Geist eines Tacitus gegen-
iiber dem Mirakel von Reggio versagte, ist es in der Tat nicht
zu verwundern, da das Hirn des antiken Dekadencemenschen
schlielich die absurdesten Sitze in Axiome und Glaubens-
~artikel verwandelte, sich immer mehr mit metaphysischen
Trugbildern, mit wesenlosen Schemen und ungeheuerlichen
Hirngespinsten erfiillte, die der philosophischen und theolo-
gischen Literatur der letzten Jahrhunderte des Altertums zum
Teil ein fast pathologisches Geprige geben. Und so steht am
Ende des ganzen Prozesses eine rein dogmatische Geschichts-
auffassung und eine wahre Mir der Weltgeschichte, die mit
ihrer kindlichen Hilflosigkeit gegeniiber orientalischer Mythen-
dichtung, ihrer krassen Wundersucht und ihrem phantastischen
Supranaturalismus jedes wissenschaftliche Begreifen der Ge-
schichte auf ein Jahrtausend hinaus nahezu unméglich machte.
Die ganze Vorstellungswelt, die die Antike in freiem Denken
erarbeitet hatte, wird zuletzt von einem bunten mythischen
- Gewebe iibersponnen, und die aus der Tiefe des Volkes empor-
dringenden orientalischen Mysterienreligionen mit 1hrem In-

spirationsglauben und ihrer Theologie schreiten siegreich iiber
sle weg.



Die Weltanschauung des Tacitus. 75

Man braucht nur die Namen Thukydides und Augustin
zu nennen, um den ganzen ungeheueren Verfall des kri-
tischen Genius der Antike und die Tiefe der Kluft zu
erkennen, die den Schopfer der klassisch-hellenischen und zu-
gleich echt modernen Historie von dem Begriinder der mittel-
alterlichen Geschichtsauffassung trennt. In der Mitte zwischen
beiden — auf der bereits abwirts sich neigenden Bahn —
steht Tacitus. Aber man tite thm unrecht, wenn man iiber
den bei ihm ja unleugbar vorhandenen Keimen des kritischen
Verfalles die Weite des Abstandes iibersehen wollte, die doch
auch noch zwischen ihm und jener kritisch wehrlos gewordenen
(eschichtsansicht besteht, die fiir ihn nicht weniger als fiir
Thukydides eine maBlose Superstition gewesen wiire.!)

Die geistige Welt des letzten grofien Geschichtsschreibers
der Antike 1st doch immer noch emn Reich der Freiheit.
Selbst da, wo er Zugestindnisse macht, wie an die Astrologie
und an den Wunderglauben, ist die entscheidende Instanz er
selbst: Ob er dort eine Erkenntnis oder hier eine gewisse
Berechtigung zum Glauben anerkennen will, hingt von seinem
eigenen Urteil ab. Und wie wenig denkt er daran, sich 1n
Bezug auf die letzten Fragen nach irgend einer Seite hin
dogmatisch zu binden. Er gehdrt noch zu denen, die sich
ihre Meinungen ,wihlen®, den aipenixol, wie der senil gewor-
dene Mensch der Antike vom Standpunkt einer engumgrenzten
Weltansicht aus solche Leute genannt hat.?) Daher 1st er
auch stets bereit, eine einmal gefafite Meinung auf Grund
fortschreitender Erkenntnis durch eine andere zu ersetzen.

1) Was hiitte wohl Tacitus oder gar Thukydides tber die klidgliche
Hilflosigkeit gegeniiber dem krassesten Aberwitz gesagt, wie sie uns
Buch XXII, ¢. 8 der civ. dei entgegentritt!

2) Treffend hat Norden, Die antike Kunstprosa II, 453 diesen Be-
griff zur Kennzeichnung des Gegensatzes zwischen der antik-hellenischen
und der altchristlichen Denkweise hervorgehoben und zum Vergleich
auf Tertullian, de praescr. haer. 6 verwiesen: nobis nihil ex nostro
arbitrio indulgere licet, sed nec eligere quod aliquis de arbitrio
suo induxerit. Vgl. Zielinski, Cicero im Wandel der Jahrhunderte,
S. 148, in Bezug auf den entgegengesetzten Standpunkt Ciceros!



76 1. Abhandlung: Robert v. Pthlmann

Denn das Wissen, nach dem er ringt, ist ein freies und trotz
seiner priesterlichen Stellung vo6llig unpriesterliches, an keine
Autorititen gebundenes Wissen. In dieser Hinsicht steht
er hoch iiber dem Sklavengeschlecht einer Zeit, in der, — um
mit Seeck!) zu reden, — selbst die groBten Vertreter der
Philosophie ingstlich bemiiht waren, die anerkannten Auto-
rititen auf 1hrer Seite zu haben. Er denkt nicht daran, wie
diese, auf eigene Forschung zu verzichten und lediglich einer
tiberkommenen Glaubenslehre zu folgen. Von ihm kann man
mit Recht sagen, was Harnack von dem theologisch noch nicht
gebundenen Augustin gesagt hat: ,er suchte nach einer
fertigen Wahrheit und wollte doch den rastlosen Trieb nach
Wahrheit nicht ersticken®.?)

Wihrend bei dem spiteren Augustin der letzte Schluk
aller Weisheit ist: ,Du sollst glauben® (miorevoor), wurzelt
das historische Denken des Tacitus doch noch tief in jenem
uéuvao’ amorely des antiken Kulturmenschen.!?) Und wenn
es ber thm auch nicht mehr die kritische Nachhaltigkeit von
ehedem besitzt, so i1st er doch von dem Autorititsbediirfnis
des spitantiken Menschen noch himmelweit entfernt. Fiir
diesen beherrscht das Dogma die Geschichte,*) er verlangt
vom Dogma, daB es sich vor der Geschichte legitimiere!
Bei ihm geht die Forschung noch ungehemmt in alle Weiten
und Tiefen der Welt und des Lebens, weil sie von dem Be-
wulBtsein getragen ist, nirgends haltmachen zu miissen. Dort
ist ein so groBer Himmel und Erde umspannender Kreis von
Vorstellungen einem bestimmten Glauben vorbehalten, daf auf
weiten Gebieten die freie Bewegung des Forschers formlich
unterbunden erscheint.

1) a. a. O., S. 152. %) Augustins Konfessionen, 3. Auflage, S. 22.

) Vgl. iiber diesen Gegensatz Norden, a. a. O., S. 454.

) Vgl. die fiir diese Abdankung der Geschichtswissenschaft
bezeichnende Stelle De civ. dei XVIII, ¢. 40: Nos vero in nostrae religionis
historia, fulti auctoritate divina, quidquid ei resistit, non dubitamus esse
falsissimum, quomodolibet sese habeant cetera in secularibus literis, quae,
seu vera seu falsa sint, nihil momenti afferunt, quo recte beateque
vivamus. Letzeres konnte direkt gegen Tacitus gesagt sein!



Die Weltanschauung des Tacitus. 77

Daher die Selbstindigkeit, mit der Tacitus selbst der
Dogmatik der michtigen stoischen Theologie gegeniibersteht,
und die sehr vorteilhaft absticht von der SelbstentduBerung,
die z. B. schon Augustin gegeniiber der zeitgenossischen Dog-
matik der christlichen Theologie gefordert hat.!) Diese geistige
Unabhéngigkeit, in der sich die Energie des kritischen Intellekts
der Antike immerhin noch stark genug ausprigt, kénnte man
nicht besser kennzeichnen als mit den Worten Senecas, 1n
denen er sich dariiber ausspricht, wie der denkende Mensch
gegeniiber den Anspriichen derer, die eine Antwort auf die
letzten Fragen zu besitzen glaubten, Stellung nehmen miisse:
Als Richter und nicht als Autorititsgliubiger! ,Fer
ergo judex sententiam et pronuntia, quis tib1 videatur verisi-
millimum dicere, non quis verissimum dicat. 1d enim tam
supra nos est quam 1ipsa veritas.* Und weiter heidst es: ,aut
fer sententiam aut ... nega tibi liquere“.?)

Gliicklich die Zeit, die noch so reden konnte! Rara tem-
porum felicitas, ubi sentire quae velis et quae sentias dicere
licet!®) Und gliicklich der hohe Geist, der ewig suchend und
ewig lernend — als Richter iiber Wahrheit und Irrtum frei

I) Wie bezeichnend fiir den Gegensatz zwischen dem Menschen
der antiken Vollkultur und dem antiken Dekadencemenschen ist
die Stelle bei Augustin, Serm. 51: ,Wie wohlgeborgen seid ihr, die ihr
in euerer Unmiindigkeit euch in dem Nest des Glaubens befindet . . .!
Ich Armer verlie jedoch das Nest, indem ich mich fiir geschickt
zum Fliegen hielt, und fiel zu Boden, bevor ich fliegen konnte."”
So spricht die Anlehnungsbediirftigkeit einer kritisch hilflos gewordenen
Zeit. Wie hitte wohl ein Thukydides oder Sokrates iiber einen ,Denker”
geurteilt, der sich selbst anklagen zu miissen glaubt, weil er die
scuriositas®, die eitle WiBbegierde, die sich hinter den Namen ,Er-
kenntnis® und Wissenschaft verbirgt, noch nicht ganz iiberwunden
habe! Vgl. Conf. X, 35.

3) Ep. 65, 10: Das erinnert auffallend an die klassische Formulierung
des Prinzips des Agnostizismus bei Huxley: ,In Sachen des Intellekts
folge deiner Vernunft, soweit sie dich fiihren will, ohne Ricksicht
auf fremde Meinungen. Behaupte aber nicht, daB Schliisse apodiktisch
gewilB sind, die nicht demonstrierbar sind.”

) Hist. I, 1.



73 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

seinem eingeborenen Genius folgen durfte, wihrend am fernen
Horizont schon jenes barbarische compelle intrare Augustins
drohte, die brutale Gewalt, die der Wissenschaft vorschreiben
zu diirfen glaubte, an welchem Ziele sie ankommen mufs, welche
Ergebnisse sie unter allen Umstinden zu meiden hat.

Wenn es fiir den ethischen und kulturellen Wert einer
Weltanschauung mit von grundlegender Bedeutung ist, daf
sie die geistige Freiheit und die sittliche Kraft besitzt, das
Recht Anderer auf die Vertretung ihrer eigenen Weltanschau-
ung anzuerkennen, so liegt hier jedenfalls ein Moment vor, in
welchem die geistige und sittliche Uberlegenheit des im edelsten
Sinn antik (und hier zugleich auch modern) empfindenden Kultur-
menschen iiber den recht eigentlich in der Dekadence der Antike
wurzelnden Geist der Gewaltsamkeit und Unduldsamkeit in dem
damaligen Christentum so iiberaus charakteristisch zutage tritt.

Wie hoch steht in dieser Lebensfrage der Zivilisation noch
ein Tacitus iiber den groiten Wortfilhrern der neuen Welt-
ansicht! Zwar 1st auch er sowenig wie sie imstande, eine
Weltanschauung, die thm in innerster Seele zuwider und ver-
achtlich war, unbefangen historisch zu wiirdigen. Er irrte sich,
wenn er sich durch die Ausschreitungen und durch die anti-
sozlale Haltung der fanatischen Elemente in Juden- und Christen-
tum und durch den Hochmut des Aristokraten, der es iiber-
haupt nicht der Miihe fiir wert hilt, dem Seelenleben des
kleinen Mannes niaherzutreten, zu der Annahme verleiten lieB,
beide Religionen seien lediglich der wiiste Aberglaube eines
von bosen Instinkten erfiillten Pobels!!) Allein gerade diese
einseitig kriminalpolizeiliche Auffassung beweist, daB bei
ithm nicht von spezifisch religidser Intoleranz die Rede sein
kann, wenn er die Bestrebungen des Konigs Antiochos, den
Juden ,ihren Aberglauben zu nehmen und ihnen griechische
Sitte zu geben®, einen Versuch zur ,Besserung dieses ab-

1) Ann. XV, 44: exitiabilis superstitio, ahnlich wie Plinius d. J.
und Sueton von einer superstitio prava bzw. malefica reden. Auch
Seneca bel Augustin, de civ.dei VI, 11 spricht von der consuetudo scelera -
tissimae gentis (der Juden).



Die Weltanschauung des Tacitus. 79

scheulichen Volkes® nennt!) und anderseits gelegentlich
der neronischen Christenverfolgung die Christen Roms als
Schuldige bezeichnet, welche die duBerste Strenge des Gesetzes
verdient hitten.?)

Wieweit er die Gewaltsamkeit der Hellenisierungspolitik
des Syrerkonigs gebilligt hat, wird allerdings aus seinen Worten
nicht klar; aber so viel i1st gewiB, daB er diese Politik ledig-
lich unter dem Gesichtspunkt einer gegen moralische Ver-
kommenheit und barbarische Unkultur gerichteten staat-
lichen Sozialpidagogik ansah, bei der 1thm der Gedanke an die
Verletzung eines rein religiosen Interesses ferne lag.?) Hat er
doch die Existenzberechtigung des mosaischen Kultus an sich
ausdriicklich anerkannt,*) obwohl fiir ihn Moses ein Betriiger
und die Anhidnger der ,aller menschlichen Sitte zuwiderlaufen-
den“ %) Thora ,Feinde“®) der Menschheit sind, denen alles
unheilig sei, was dem Romer heilig, alles erlaubt, was diesem
ein Greuel sei!?) Ein Urtell, be1 dem man sich iibrigens nur
zu vergegenwirtigen braucht, wie allein das Verbot des hebri-
ischen Jahveh, keine anderen Gotter neben 1thm zu haben, auf
den antiken in der Toleranz fiir die verschiedensten Religionen
aufgewachsenen Kulturinenschen wirken mufBte !

Und was das Christentum betrifft, das das (ebot absoluter
Intoleranz ,als verhingnisvolle Erbschaft des Judentums iiber-

1) Hist.V, 8: rex Antiochus demere superstitionem et mores Graeco-
rum dare adnisus, quo minus taeterrimam gentem in melius mutaret.

2) Ann. XV, 44.

3) Wenn man den taciteischen Standpunkt verstehen will, mub
man sich auch erinnern, wie ein zeitgendssischer Jude selbst, Josephus,
den Romern seine Landsleute geschildert hat. Er nennt sie so ver-
dorben, daB, wenn die Zerstérung Jerusalems nicht gekommen wiire, ein
Gottesgericht, Verschlingung durch die Erde oder eine Sintflut oder
sodomitisches Feuer sie hiitte vertilgen miissen! Bell. 1ud. 5, 13; cf. b,
10 und 78.

4) Hist.V, 5: hi ritus, quoquo modo inducti, antiquitate defenduntur.

% 1b. V, 4.

6) V, b: adversus omnes alios hostile odium.

) V, 4: profana illic omnia quae apud nos sacra; rursum concessa
apud 1llos quae nobis incesta.



80 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

kommen hatte“ 1) so sah er in dessen Stifter gewif nur den vom
Gesetz Verurteilten, dessen Vergttterung ithm von seinem Stand-
punkt aus als revolutionire Auflehnung gegen den Staat und
zugleich als Massenwahn erscheinen muflite, zumal er selbst
die seit der hellenistischen Zeit immer hiufiger gewordene Ver-
gotterung von Menschen?) offenbar in allen Formen, auch bei
den Imperatoren,®) — und vollends bei1 einem verachteten
Provinzialen niedersten Standes, — als Symptom des zunehmen-
den Aberglaubens verurteilte. Ist 1thm doch dariiber vollig
entgangen, daB diese verachtete Bewegung auch tiefere religiose
und sittliche Ideen 1in sich barg; freilich Ideen, die er von
seinem aristokratischen und rémischen Standpunkt aus ebenfalls
zum guten Teil verworfen hitte.

Trotzdem ist es nun aber auch hier nicht eigentlich das
religiose Bekenntnis an sich, — (das nomen i1psum, wie es
Plinius nennt), — das 1thm strafwiirdig erscheint, — das wiire
fiir 1hn lediglich P6belmeinung gewesen, auf die er mit gleich-
giiltiger Verachtung herabsah,*) — sondern, um mit seinem
Freund Plinius zu reden, die ,flagitia cohaerentia nomini“.?)
Man denke nur an die furchtbare Kriegserklirung, die der
grofite Wortfithrer des damaligen Christentums, der Apostel
Paulus, gegen alle Andersgliubigen erlassen hat! Kr verur-
teilt den gesamten antiken Gotterglauben, sowie alle zu

T T = e T

1) Nach der treffenden Bemerkung von Seeck, a.a. O., S. 196.

2) Vgl. das schone Kapitel iiber ,Glaubensphilosophen und Gott-
menschen® bei Seeck, a.a. O. III, 139 ff.

3) Vgl. Ann. IV, 37f. die Rede des Tiberius, aus der sich die
Stellung des Tacitus zu diesem der Zeit so geliufigen Gedanken des
Uberganges vom Menschen in die Gottheit wenigstens indirekt noch zur
Geniige erschlieBen lafst.

4) Wie sehr librigens nicht bloB Tacitus, sondern der Hohergebildete
iiberhaupt das Paralogische an dem damaligen Christentum empfand,
zeigt sehr drastisch der beriihmte Satz Tertullians: prorsus credibile
est, quia ineptum est; certum est, quia impossibile est (das ,credo quia
absurdum®!). Ein Satz, der fiir die Beurteilung des taciteischen Stand-
punktes sehr ins Gewicht fallt.

%) Ann. XV, 44: ... per flagitia invisos vulgus Christianos
appellabat.



Die Weltanschauung des Tacitus. 31

,Schisma“ und ,Héresie“ fiihrenden Glaubensmeinungen als
o Werke des Fleisches“ und seiner ,Geliiste gegen den
(teist“ und stellt sie auf ein und dieselbe Linie wie ,Fressen
und Saufen, Ehebruch und Unzucht, HaB, Neid und Mord“!?)
Eine Auffassung, die offenbar sehr bald bei den Gldubigen
tiberhaupt hervortrat, und in der der antike Kulturmensch
nur eine Herabwiirdigung und Verichtlichmachung der Staats-
religion und aller anderen Religionen erblicken konnte. Wiirde
doch auch das Strafrecht moderner Staaten einen solchen
Angriff auf anerkannte Religionsgemeinschaften empfindlich
ahnden! TUnd wer hiitte bestreiten konnen, daB eine solche
Anschauungsweise sich bei so manchem mit psychologischer
Notwendigkeit in gewaltsame Handlungen umsetzen mubBte,
wie sie ja zur Geniige bezeugt sind: Beschimpfung und Ver-
hohnung Andersgliubiger, Attentate auf Gotteshiduser, Schlagen,
Anspeien, Verstiimmeln von Kultusbildern, Stérung des sozialen
und Familienfriedens®) durch agitatorische Verhetzung der
,Gldubigen“ gegen die Andersdenkenden und worin sich sonst
das ,odium generis humani® kundgeben mochte,®) dessen die
Christen nach der Ansicht des Tacitus unzweifelhaft iiberfiihrt
waren.!) Er stand eben — angesichts dieses ,Hasses —
durchaus unter dem Eindruck, daB sich hier in den Tiefen
der Gesellschaft gegen die hochsten Errungenschaften der
Bildung und des geistigen Lebens eine Bewegung staats- und
kulturfeindlicher Massen erhob, die am liebsten mit allem,
was ihnen 1m Wege war, in derselben radikalen Weise auf-
geriumt hitten, wie einst die hebriiischen Horden im Lande
Kanaan: eine Ausrottungspolitik, die bekanntlich schon in dem-

1) Brief an die Galater 5, 17 ff.

2) Besonders Zerriittung des ehelichen Gliickes durch den christlich
gewordenen Eheteill. Vgl. Seeck, a. a. 0., 290 ff.

%) Minucius Felix, c. 8: Deos despuunt, rident sacra etc. Origenes
Contra Celsum VII, 62; VIII, 38f. und 3. Vgl. Keim, Rom und das

Christentum, S. 3561. Neumann, Der rémische Staat und die allgemeine
Kirche bis auf Diokletian. 1890, S. 37.

4) Ann. XV, 44.

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. KI. Jahrg.1910, 1. Abh. 0



32 1. Abhandlung: Robert v. P6hlmann

selben Jahrhundert Tertullian geradezu als vorbildlich fiir das
Verhalten der Christen gegen die Heiden geriihmt hat.

In der Tat hat die Folgezeit die Anschauung des Tacitus
von dem Geiste kultur- und gesellschaftswidriger Gewaltsam-
keit, der in dem damaligen Christentum lebte, immer wieder
von neuem bestitigt. Wiahrend Tacitus die verschiedensten
,religiones“ als existenzberechtigt anerkennt, und sein jiidischer
Zeitgenosse Josephus mit dem bekannten Berater Herodes d. G.,
Nikolaos von Damaskus, den Segen der Herrschaft Roms eben
darin erblickt, daB Rom allen V&lkern ungestorte Reli-
gions- und Kultusfreiheit gewidhre,!) wird von den Wort-
filhrern des damaligen Christentums fiir die Weltansicht einer
Menschengruppe ein Monopol beansprucht, das der ganzen
iibrigen Menschheit das Recht auf die Betitigung ihrer Uber-
zeugungen versagte. Und zwar werden diese Uberzeugungen
als solche, nicht etwa — wie beir Tacitus — nur wegen der
mit thnen ,zusammenhingenden® Verbrechen als unsittlich
gebrandmarkt und mit gewaltsamer Unterdriickung bedroht.

Schon Lukas liBt Jesus ganzen Stidten, in denen die
Verkiinder seiner Lehre kein Gehor finden wiirden, ein Straf-
gericht androhen, furchtbarer als das iiber Sodom!%) Wer
das ,Reich Gottes* nicht anerkennt, d. h. jeder Andersgliubige,
wird als ,Feind“ erklirt, der beim Gericht vor Christus
gefithrt und abgeschlachtet werden wird!3) Fiir Tertullian
1st daher ganz folgerichtig der Gotterglaube an sich schon das
,Hauptverbrechen des Menschengeschlechtes und ,die griofte
Schuld des Jahrhunderts“, die ,Ursache des (terichts“.*) Denn
der Gottergliubige hat die Strafe des Morders verdient!®)

1) Ant. XVI, 2, 49. 2 Ev. X, 12.

8) Ebd. XIX, 27: winy vovs éydpots wov rolrovs tovs un deinoavvas
ue faciistioar én’ avrovs Ayete wde xal xaracpalare avrovs EUTPO-
cév uov.

4) De idol., ¢. 1: Principale crimen generis humani, summus
saecull reatus, tota causa iudicii idololatria.

%) ib.: idololatres idem homicida est. — qui negat idololatren
perisse, 18 negabit idololatren homicidium fecisse, adulterium et



Die Weltanschauung des Tacitus. 83

Und #hnlich erklirt Augustin, daB iiberhaupt jede vom kirch-
lichen Dogma abweichende Glaubensmeinung ebenso eine gewalt-
same Repression verdiene, wie Mord und Ehebruch!?!) Und
dieser Satz wird mit einem Wortschwall und einem Aufwand
von unsinnigen und unwiirdigen Sophismen zu rechtfertigen ge-
sucht,?) dem man deutlich anmerkt, wie sich der Verfasser abmiihen
muB, um die Stimme seines besseren Selbst zu betéiuben. 3)

Wenn es Tacitus fiir ausgeschlossen hilt, daB sich unter
den christlichen Opfern der neronischen Verfolgung Unschuldige
befanden, so war das ja hochst oberflichlich geurteilt. Auch hat
die hochmiitige Gleichgiiltigkeit, die sich in diesem und anderen
Urteilen iiber die Parias der damaligen Gesellschaft &ZuBert,
fiir unser Gefiihl etwas AbstoBendes. Aber ungleich abstofiender
1st doch der hart an Zynismus grenzende Gleichmut, mit dem
Augustin die brutale Vergewaltigung Andersdenkender 1im
Hinblick auf die angeblichen ,Vorbilder® aus der Barbarei des
Orients rechtfertigt und die von Haus und Hof Vertriebenen,
um Hab und Gut Gebrachten auffordert, in dieser Behandlung
eine Mahnung zum ,Nachdenken“ zu sehen!4) TUnd dabei
handelte es sich um Christen!

Zwar hat es auch unter diesen 1mmer einzelne gegeben,
wie z. B. den Rogatisten Vincentius, die sich grundsitzlich
gegen die Vergewaltigung Andersdenkender aussprachen.®) Aber

stuprum. — 1idololatria de homicidi1 reatu non liberatur. Cf. 1b.
.crimina exitiosa“ und c. 14, wo es heifit, daB eine gemeinsame Freude
von Christen und Andersgliubigen unmoglich sei, da es zwischen Licht
und Finsternis keine Gemeinschaft geben konne!

1) C. Gaud. I, 19, 20 und c. ep. Parm. I, 10, 16.

2) Man lese nur die Ep. 93, in der die Symptome des geistigen
Dekadententums der ausgehenden Antike, besonders ein ausgeprigt
femininer Zug, sehr charakteristisch hervortreten.

3) Wie schon hat er selbst an anderer Stelle ausgefiihrt, niemand
sel zur ,unitas® zu zwingen; verbo esse agendum, disputatione
pugnandum, ratione vincendum! (93, 17).

%) Ep. 93, 9, cf. 105, 7.

5) Augustin sagt von ihm Ep. 93, 5: et putas nullam vim ad-
hibendam esse homini, ut ab erroris pernicie liberetur. Cf.
1b. putas neminem debere cogi ad iustitiam.



34 1. Abhandlung: Robert v. Pshlmann

es waren das bezeichnenderweise Minorititen, deren Toleranz
~ zudem meist nur eine unfreiwillige war. Wenigstens meint
Augustin, daB die Rogatisten nur deshalb fiir Duldung seien,
well ithnen die Macht fehle!') Man kéonne eine wilde Bestie
nicht deshalb zahm nennen, weil 1thr Zihne und Krallen
fehlen!?) Kin sprechender Kommentar zu dem beriihmten
Satz des Ammianus Marcellinus: [Julianus] nullas infestas homi-
nibus bestias, ut semet sibi ferales plerique christia-
norum, expertus.?!) Wenn der Gedanke einer friedlichen
Gesinnung der Christen gegen Andersdenkende selbst einem
Augustin so unfaBbar scheint, daB er da, wo sie gedufiert wird,
lediglich Heuchele1 sieht, und wenn es fiir ihn, wie fiir das
damalige Kirchentum iiberhaupt feststand, dat auch der Christ
gegen den Christen im Falle des ,Irrtums® Zihne und Krallen
zeligen miisse, wie mag man da von Anfang an gegen Nicht-
christen empfunden haben! Und wie kann man sich da
verwundern, dai Tacitus bel den Christen dieselben gewalt-
samen Instinkte voraussetzte, die sie sich spiiter gegenseitig
selbst zuschrieben und riicksichtslos gegeneinander betitigten,
daf er ganz dhnlich wie Augustin in der ohnmiichtigen
christlichen Minderheit nur die Bestie sah, der die Zihne und
Krallen fehlten. Und dabei war das Christentum der taci-
teischen Zeit 1m Gegensatz zu der Augustins noch fast aus-
schlieflich eine Religion der kleinen Leute und Ungebildeten,
die sich ja recht eigentlich dadurch kennzeichnen, dag sie
Vorstellungen und Lehren, die sie einmal mit threm ungeiibten
und schwerfilligen Denken erfaft haben, fiir die einzig berech-

tigten halten und nur zu leicht geneigt sind, Andersdenkende
fiir Narren oder Schurken zu halten.

1) 93, 11: saevire vos nolle dicitis, ego non posse arbitror! ita
enim estis numero exigui, ut movere vos contra adversarias vobis multi-

tudines non audeatis, etsi cupiatis. Die Lage der Christen in der Zeit
des Tacitus!

%) ib.: sed nulla bestia, si neminem vulneret, propterea mansueta
dicitur, quia dentes et ungues non habet.

3) XXII, 5, 4.



Die Weltanschauung des Tacitus. 8D

Wir wissen nun freilich nicht, wieweit Tacitus iiber die
Vorstellungswelt der damaligen Christen unterrichtet war. Wenn
er sie aber auch nur einigermafen kannte, so traten ihm hier
Anschauungen entgegen, die seine Kritik notwendig heraus-
forderten. KEs ist sehr wohl moglich, da der Jubel iiber den
als', gbttliches Strafgericht betrachteten Brand des neronischen
Roms, wie er uns z. B. in der Apokalypse begegnet, und die
— ebenda sich findende — Prophezeiung des Unterganges
Roms ebenso bis zu ihm gedrungen ist, wie die der Druiden
und Juden; und wenn nicht, so konnte er immerhin etwas davon
gehort haben, daB die Christen auf Grund des hebriischen
Mythus vom ,ersten“ Menschen Hunderte von Generationen
und Milliarden von Menschen durch ihren Gott zu ewiger
Feuerqual verdammt wihnten, von der nur der Christ befreit
sein sollte, daB sie — in Konsequenz ihrer Lehre von der
sog. Erbsiinde — auch den sittlich Hochstehenden als der
Holle verfallen ansahen, wenn er nicht Christ wurde! An-
schauungen, aus denen der antike Kulturmensch sehr wohl
den Schluf ziehen konnte, daf sie bei ihren Anhingern ver-
brecherische Instinkte auslosen wiirden; wie denn in der Tat
die Qualen und Scheiterhaufen und zahllosen anderen Ver-
brechen an der Menschheit, die den Siegeszug dieser Welt-
anschauung begleitet haben, die natiirliche Konsequenz dessen
waren, was schon die Urkirche gelehrt hat.?)

Fehlt es doch selbst heute noch nach achtzehnhundert
Jahren im christlichen Rom nicht an Erscheinungen, die von
der Sittlichkeit des antiken, wie des modernen Kulturmenschen
durch eine uniiberbriickbare Kluft getrennt sind. Noch heute
wird dort von einem Lehrer der sog. Propaganda die Ansicht
vertreten, daB der Andersgliubige mit Recht getotet werden
diirfe, weil er schlimmer sei, als ein wildes Tier?) und die

1) Das hat soeben wieder mit Recht betont Seeck, a.a. 0., S.199
und 212, wo besonders auf die kriminalistischen Folgen des Teufels-
wahnes der Urkirche hingewiesen wird.

2) Eine Ansicht, die sich auf die ebenfalls in der Polemik des
alten Christentums wurzelnde Erklirung des italienischen Katechismus



86 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

Totung eines wilden Tieres keine Siinde sei!!) Die exitiabilis
superstitio des Tacitus in reinster Gestalt, die mit der anarchi-
stischen Predigt des Mordes sittlich durchaus auf emer Stufe
steht,?) die sich aber auch nur als eine logische Konsequenz
der bereits in dem Christentum der Kaiserzeit vorhandenen
gewaltsamen Tendenzen darstellt. Wer denkt dabei nicht un-
willkiirlich an die flagitia cohaerentia nomini und an die urbs
des Tacitus, quo cuncta undique atrocia aut pudenda - con-
fluunt celebranturque?®) Und wer kann angesichts einer solchen
gemeingefiahrlichen Verwirrung der sittlichen Begriffe, wie sie
uns ja ebenfalls in dem Christen- und Kirchentum der romischen
Kaiserzeit oft genug entgegentritt, an der Moglichkeit, ja Wahr-
scheinlichkeit zweifeln, daB auch in den Kopfen christlicher
Proletarier des kaiserlichen Roms #hnliche Ideen spukten, wie
in dem des Professors der romischen Propaganda, den Tacitus
ohne weiteres zu den ,odio humani generis convicti“ gerechnet
hitte! Kurz wir haben hier eine — dank der ,stabilitas dog-
matis® — zum Teil heute noch zih festgehaltene Weltansicht
vor uns, die bis zu einem gewissen Grad selbst die kriminal-
polizeiliche Auffassung des Tacitus verstindlich erscheinen lift.*)

Pius’ X berufen kann, daB das ,ketzerische Gift“ (des Protestantismus) die
Seelen ,morde®, die Sittlichkeit und jede Autoritiit zerstore.

1) So verkiindet Lépicier (Professor der Dogmatik), De stabilitate
et progressu dogmatis 1909, S. 174f. (Nach hinlinglich beglaubigten
Angaben der Presse.)

2) Ob dieser Mord das Werk eines Einzelnen, der sich zum ,Richter”
berufen fiihlt, oder einer Gruppe ist, macht ethisch keinen Unterschied.

3) Ann. XV, 44,

4) Ohne Zweifel begriindete in diesem Fall schon das odium generis
humani den Verdacht der Gemeingefiihrlichkeit. Das verkennt Zeller durch-
aus, wenn er meint, unter diesem christlichen odium habe man damals
nur eine tiefgehende Menschenscheu und nicht eine ,positive Feind -
seligkeit gegen andere Menschen® verstanden: Das odium generis
humani. Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie 1891, S. 362. So kann
nur jemand schreiben, der die Bedeutung der oben angefiihrten Stellen
aus Paulus und Lukas verkennt. Wie harmlos sind gegen sie die an

sich ja auch recht vielsagenden Zitate Zellers aus Sueton Claudius 25
und dem Roémerbrief des Paulus (XIII, 1)!



Die Weltanschauung des Tacitus. 8

Man darf eben, wenn man Tacitus gerecht werden will,
nicht, — wie es hauﬁg geschieht, — von einem durch die Ethik
des modernen Kulturmenschen umgestalteten Christentum
ausgehen, sondern lediglich von dem echten und urspriinglichen
antiken Christentum, das {iibrigens seinerseits auch wieder
etwas wesentlich anderes war, als die Religion Jesu, von der
Tacitus noch weniger eine geniigende Kenntnis besaB als wir.
Auch sonst fehlt es in der altchristlichen Ethik nicht an Vor-
stellungen, die eine Auffassung wie die des Tacitus fordern
konnten. Ich erinnere nur an den HaB gegen den Reichtum,
wie er uns besonders drastisch 1m Lukasevangelium und im
Jakobusbrief entgegentritt, z. B. in der Geschichte vom reichen
Mann, dem' schon der Reichtum an sich als Siinde angerechnet
wird, und dem daher eo ipso die Holle bevorsteht, wihrend
der arme Lazarus schon um seiner Armut willen nach seinem
Tode ohne weiteres in Abrahams Schof getragen wird. Ich
erinnere ferner an die Lehre von der absoluten Siihnbarkeit
jedes Verbrechens durch die BuBe, die bei dem antiken Kultur-
menschen schweren Anstof erregte und fiir so manchen einen
HauptanlaB bildete, die christliche Ethik gegenuber der heid-
nischen als minderwertig zu erkliren.

Nun steht ja allerdings Tacitus nicht ganz auf der Hohe
dieser heidnischen Ethik. Sein Klassenhochmut z. B. bleibt
sehr weit hinter dem antiken Humanitéitsideal zuriick, das
Seneca 1n die herrlichen Worte gekleidet hat: homo res sacra
homini. Das Hochste, was iiber das Verhiltnis von Mensch
zu Mensch gesagt werden kann!!) Aber schlimmer als jedes
gesellschaftliche Vorurteil i1st doch jene Art von Gefiihlsrohheit,
die es vollig verlernt hat, vor allem die geistige und reli-
g16se Personlichkeit des Menschen als eine res sacra zu
respektieren, — die alle Andersdenkenden wie Verbrecher und
» Wahnwitzige“ behandelt und zur Qual noch den Hohn hin-

E i N T T S — .

1) Solche Ideen hat wohl Seeck im Auge, wenn er a. a. O., S. 212
bemerkt, daB ,die Moral der Stoa, die der christlichen so &hnlich, aber
von den meisten ihrer Flecken frei war, noch besser hitte wirken konnen®,
als jene.



88 | 1. Abhandlung: Robert v. Péhlmann

zufiigt, daB 1hre iiberzeugungstreuen Opfer ja ,mit Liebe und
nicht aus HaB gegeiBelt® wiirden!!) Kine Gefiihlsrohheit, die
sich auch in dem Jargon dieser Ketzerpolemik ausspricht, der
in seiner drastischen, mit Vorstellungen aus dem Tierleben
operierenden Ausdrucksweise gelegentlich ganz in die Brutalitiit
der Halbkultur zuriickfdllt. Die Andersgliubigen werden hier
ndmlich mit Dieben verglichen, die Futter streuen, um das
Vieh auf die Seite zu locken, wiahrend der von der Hierarchie
beherrschten Staatsgewalt die Rolle des Hirten zugewiesen

wird, der mit der GeiBel das verirrte Vieh wieder zur
Herde zuriicktreibt!?)

Nichts konnte bezeichnender sein fiir den ungeheueren
Verfall des antiken (reisteslebens, als die noch lange nicht
genug gewiirdigte Tatsache, daB ein so reich begabter, fiir die
zartesten und hochsinnigsten Regungen des Menschenherzens
empfinglicher Geist wie Augustin auf das Niveau dieser
Anschauungs- und Sprechweise herabsinken konnte!3®) Wie
moégen da erst weniger feine Geister gewiitet haben!

Und nun vergleiche man mit dieser fiir das religidse,
sittliche und geistige Leben gleich verhéngnisvollen Entwick-
lung, in der die edelste Bliite antiker Kultur, die freie geistige
Personlichkeit bestindig in Gefahr war, in orientalischem
Massen- und Herdemtum zu verkiimmern,*) den hohen und
freien Standpunkt, wie ihn Tacitus in Fragen der Weltan-
schauung einnimmt! Kr hat es doch noch nicht verlernt,

1) Nach der beriichtigten Argumentation bei Augustin 93, 3.
%) Ebd. 5.

9) Wenn man zur Erklirung dieses Standpunktes auf die Gewalt-
samkeit von Donatisten und Circumcellionen hingewiesen hat, so iiber-
siecht man, daB derselbe nur der allgemeinen Richtungslinie des
damaligen Kirchentums tiberhaupt entsprach, der sich auf die Dauer
auch ein Augustin nicht hitte entziehen kénnen. Ich erinnere nur an
seine Berufung auf die Autoritit der Amtsbriidder! Und haben etwa
Ambrosius und Hieronymus anders gedacht?

%) In dieser Hinsicht ist es nur zu wahr, was Eunapios im Leben
des Eustathios gesagt hat: dasides oxdros rvoavviost ra éni yijs xaldiora.



Die Weltanschauung des Tacitus. | 89

was der lichte hellenische Geist schon durch den Mund Hero-
dots verkiindet hatte, daB ,alle Menschen von géttlichen Dingen
gleich wviel, d. h. gleich wenig wissen“;!) da — um mit
Usener zu reden -— der Inhalt aller religiosen Vorstellungen
nicht in Erkenntnissen beruht. Kine Anschauung, die noch
in den klassischen, d. h. wahrhaft vorbildlichen Worten eines
heidnischen Zeitgenossen Augustins nachklingt: Quid inter-
est, qua quisque prudentia verum requirat? Uno
1tinere non potest pervenire ad tam grande secretum.?)
Das konnte niemand tiefer empfinden, als gerade Tacitus, der
selbst auf so verschiedenen Wegen um dies Geheimnis mit
heifem Bemiihen gerungen hat. In einem Standpunkt, der
grundlegende Fragen der Weltanschauung der Diskutierbarkeit
entziehen wollte und, fiir gewisse Ergebnisse absolute und wo-
moglich durch Gewalt erzwingbare Anerkennung verlangte,
konnte er nur ein Symptom der hereinbrechenden Barbarei
erblicken. In dieser Hinsicht steht er noch ganz auf dem

Boden der Vollkultur, auf der Héhe des Thukydides.

Und wie iiberragt hier Tacitus selbst einen so feinsinnigen
Greist wie Plutarch, beir dem das Autorititsbediirfnis bereits
so stark ist, daB er ,ohne ein kanonisches Evangelium nicht
mehr auskommen kann“,®) wie es 1hm die Schriften Platos
gewiihrten! Ein Vertreter der hochsten Zeitbildung, der trotz
dieser Bildung sogar die Widerstandsfihigkeit gegen die orien-
talischen Mysterienkulte verloren hat und im Banne des Mi-
thras- und Osirismythus und ihrer Lehre von einem bdsen
Prinzip in der Welt ,den Teufel in die Philosophie ein-
fiihrte, ja bereits ganz wie die Scholastik des Mittelalters
fiir die Wissenschaft kein hoheres Ziel kannte, als der Theo-

=T

) II, 3: ... voullwy mavras avdpowmovs loov megl alvTdy
(sc. Ty Veiwv) énioraocdar. Kein Wunder, daB fiir einen Klemens
(Hom. I, 10, cf. IV, 12f.; V, 18f.) die Bildung der Griechen der Trug

eines bosen Ddmons 1st! Vgl. Keim, a. a. 0., S. 354.
2) Symmachus Relat. I1I, 10.
3) Nach der treffenden Bemerkung Seecks, a.a. O., S. 150.

*



90 1. Abh.: Robert v. P6hlmann, Die Weltanschauung des Tacitus.

logie zu dienen!!) Verirrungen, die man bei seinem Zeit-
genossen Tacitus doch vergeblich suchen wird!

Wenn wir so die geistige Personlichkeit des Tacitus mitten
hineinstellen in den Entwicklungsgang der abendlindischen
Kultur iiberhaupt, wird es uns recht klar, wie treffend Ranke
geurteilt hat, wenn er die Werke des Tacitus einen ,zwischen
den verschiedenen Kpochen aufgerichteten Markstein“ nennt.
Sie sind 1n der Tat, und zwar in noch viel tieferem und um-
fassenderem Sinne, als Ranke es meinte, ,nicht allein Geschichts-
biicher, sondern selbst eine historische KErscheinung®.?)

1) Siehe Plutarch, de def. orac. 2: ptdocopias Scoloyiay rélog
éxovons. Dazu Seeck, ebenda. Kein Wunder, da Plutarch sogar in
dem rasierten Kopf eines Isispriesters einen besonderen Tiefsinn findet.
De Iside et Osir., c. 4.

2) Ranke, a.a. 0., S. 269.




