
Sitzungsberichte

der .

lKÖniglich Bayerischen Akademie der Wissenschaften

Philosophisch-philologische und historische Klasse

Jahrgang 1910, 1. Abhandlung

Die Weltanschauung des Tacitus

V01]

Robert v. Pöhlmann

Vorgetragen am 8. Januar 1910

München 1910

Verlag der Königlich Bayerischen Akademie der Wissenschaften

in Kommission des G. Franz‘schen Verlags (J. Roth) ‚



 
 

 
  



Ich'habe vor dreißig Jahren in meiner Schrift über die

anthropogeographischen Ansichten der Griechen 1) im Sinne der

bekannten Forderung Niebuhrs darauf hingewiesen, dafä die

literargeschichtliche Forschung auf dem Gebiete des Altertums

mehr als bisher darauf bedacht sein müsse, „den Standpunkt

zu fassen von wo, und die Media zu erkennen, wodurch der

Schriftsteller sah“,2) weil es nur so gelingen kann, dem Autor

innerlich nahezukommen und durch die lebendige Erfassung

des geistigen Gehaltes das einzelne Literaturwerk in den Zu-

sammenhang der allgemeinen Kulturentwicklung einzureihen.

W'ir müssen uns die geistige Persönlichkeit des Autors als

solche, wie in ihrem Verhältnis zu den Vorgängern und im

Rahmen ihrer Zeit vergegenwärtigen, unter gleichzeitiger Berück-

sichtigung dessen, was sich aus der literarischen Kunstgattung,

der das Werk angehört, für dessen Eigenart ergab.

Indem wir so durch den Niebuhrschen Satz dazu geführt

werden, soweit als möglich das gesamte Material zu umspannen,

aus dem eine geistige Persönlichkeit sich aufbaut, berühren

wir uns enge mit den Forderungen der modernen Literatur-

wissenschaft, so z. B. mit der Auffassung von Fr. Schlegel, der

in der Literatur den Inbegriff des intellektuellen Lebens einer

Nation sah, und mit derjenigen Herders, für den die Literatur—

1) Hellenische Anschauungen über den Zusammenhang zwischen

Natur und Geschichte, 1879, S‚ 5.

2) So Niebuhr, K1. Sehr. I, S. 132. Es ist ein bedeutsames Zusammen-

treffen, dafä gleichzeitig mit mir K. Peter den Niebuhrschen Satz seinem i

Buche ‚Zur Kritik der Quellen der älteren römischen Geschichte“ (1879)

zu Grunde gelegt hat. n

1*



4 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

geschichte ein Teil der Geschichte des menschlichen Verstandes

war. Eine Anschauungsweise, auf die man auch in neuester

Zeit Wieder energisch hingewiesen hat, indem man an der

Literaturgeschichte mit besonderem Nachdruck die Seite her-

vorhebt, durch die sie zugleich Geistes— und Seelengeschichte,

Weltanschauungs- und ldeefigeschichte, eine Entwicklungs-

geschichte der führenden Geister Wird.1) _

Schon die Tatsache, dafä man diese Forderungen immer

wieder als Ziel- und Richtpunkte aufstellen zu müssen glaubt,

beWeist zur Genüge, dalä hier für die Literaturgeschichte, so

Großes sie auch in dieser Richtung bereits geleistet hat, doch

immer noch ein weites Feld der Betätigung übrig bleibt. Hat

doch H. Peter von jener Niebuhrschen Forderung gemeint, dals

sie von der Altertumswissenschaft geradezu „aus den Augen

verloren worden sei“!9) Ein Satz, der bei aller Übertreibung

insoferne nicht ganz unzutreffend ist, als er auf eine tatsächlich

vorhandene Einseitigkeit in der Behandlung antiker Literatur-

werke hinweist. Wie bezeichnend ist für den langsamen Fort—

schritt auf diesem Gebiet die Kritik, welche z. B. H. Gunkel

in seiner Schrift „Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des

Neuen Testaments“ an der traditionellen Methode der Exegese

der altchristlichen Literatur geübt hat! Eine Exegese, die ge-

wilä weit früher zu einer religions- und entwicklungsgeschicht-

lichen Auffassung durchgedrungen Wäre, wenn sie mit jenem

Niebuhrschen Forschungsprinzip schon früher und allgemeiner

Ernst gemacht hätte?)

Aber auch für die im engeren Sinne antike Literatur ist

hier noch unendlich viel zu tun. Es ist auf der Straßburger

Philologenversammlung mit Recht ausgesprochen worden, wie

  

l) Unger, Philosophische Probleme in der neueren Literaturwissen-

schaft, 1908, S. 15 ff.

2) H. Peter, Die geschichtliche Literatur über die römische Kaiser-

„ zeit II, 1897, S.273.

8) Vgl. auch die Bemerkungen von Dieterich, Archiv für Religions-

wissenschaft 1905, S. 507 und von Wendland, Ztschr. f. neutestamentl.

Wissenschaft 1V, 1904, S. 335 fi". (0001159).



Die Weltanschauung des Tacitus. 5

sehr „die echte und wahre Erklärung auch antiker

Meisterwerke im Rückstand ist“. Und in allerletzter Zeit

ist Richard Heinze in seiner Leipziger Antrittsrede vom Stand-

punkt der römischen Literaturgeschichte auf dieselben Forde-

rungen zurückgekommen, die ich damals in meiner Habilita-

tionsschrift formuliert habe.

Auch'er beklagt das, was er die „Gleichgültigkeit gegen

die Sachen“; nennt, eine Einseitigkeit, die geradezu ein Zurück-

bleiben der römischen Literaturgeschichte hinter der Forschung

auf dem Gebiete der neueren Literatur verschuldet hat. Er

verlangt eine „sachliche Analyse“, die sich klar bewußt

ist, datä sie „es in jedem einzelnen Falle mit einem Menschen-

geist zu tun hat, dessen Äußerungen es in seinen feinsten

Nuancen zu verstehen gilt“.1)

Zwar ist gerade auf dem Gebiete der antiken Historio—

graphie infolge des neuerwachten methodologischen Interesses

sehr viel geschehen, das Bild der Persönlichkeit der Autoren

schärfer herauszuarbeiten, ihren Interessenkreis, ihre Stellung

zur Umwelt, ihre theoretischen An- und Absichten, ihre ganze

Weltanschauung klarer zu erfassen. So sind uns ihre Werke

immer mehr zu Zeugnissen geworden für die Ideen, in denen

sie lebten, für die Probleme, mit denen sie gerungen, für den

Grad der Feinheit und Präzision, mit der ihr Erkenntnis-

vermögen arbeitete. Insbesondere ist es ihr Verhältnis zu den

wichtigsten Fragen des historischen Denkens und damit ihre

Stellung in der Entwicklungsgeschichte der Geschichtschreibung

und Geschichtswissenschaft, über welche die fortschreitende Alter-

tumsforschung ungeahntes Licht verbreitet hat. Ich erinnere

nur an die überraschenden Ergebnisse, welche diese Forschung

l) Die gegenwärtigen Aufgaben der römischen Literaturgeschichte.

N. Jbb. f. d. kl. Altert. 1907, S. 164. Wie sehr hier eine Klärung der

Ansichten nottut, zeigt z. B. die merkwürdige Tatsache, daß selbst ein

so hervorragender Gelehrter wie E. Schwartz in dem Nekrolog auf

Mommsen die unbegreifliche Behauptung aufstellt, dafä ,Herausgeben

das vornehmste und schwerste Geschäft der historisch-philologischen

Wissenschaft“ seil! Göttinger Nachr. 1904, S. 79.



6 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

für das Problem der Personenbehandlung, des „literarischen

Porträts“ gezeitigt hat. Fragen, die bis dahin kaum gestreift

grundsätzlich aber niemals aufgeworfen, geschweige beantwortet

waren. Wieviel ist hier aber trotz alledem noch zu tun! Ich

erinnere nur an die für die Analyse und Kritik der antiken

Geschichtschreibung kaum noch verwerteten Erörterungen, wie

sie neuerdings durch die Werke von Ranke und Jakob Burck—

hardt, von Roscher und Knies veranlaßt wurden!

Anderseits hat die erweiterte und vertiefte Kenntnis viel-

fach auch wieder neue Zweifel wachgerufen und —— besonders

da, wo es sich um Werturteile über die historiographische

Leistung handelt, —— zu den schrofi'sten Meinungsverschieden-

heiten geführt. Ja es hat gegenwärtig eine Umwertung der

Werte begonnen, die selbst da, wo eine gewisse Übereinstimmung

erzielt schien, wieder alles in Frage zu stellen droht.

So soll Herodot nach der Ansicht von Wilamowitz der

„größere Vorgänger“ des Thukydides und zugleich dessen „Vor-

bild“ gewesen sein, auch da, wo sich dieser im Gegensatz zu

Herodot fühlte. Von der iorogt’n des Herodot, d. h. von der

Art der objektiven Darlegung und subjektiven Beurteilung des

Erkundeten meint Wilamowitz, dalä wir es mit all unserer

Methode nicht weiter gebracht habenl‘) Dagegen soll es eine

Verkehrtheit sein, wenn man in der „Archäologie“ des Thukydides

und seiner Methode der Aufhellung primitiver Kulturzustände

historische Wissenschaftlichkeit sehen will?) Aristoteles soll

den „großen Sophisten“ Thukydides richtiger beurteilt haben,

als wir, weil er „in ihm kein Muster der Geschichtschreibung

sah“, was er ——— wie Wilamowitz ironisch hinzufügt, — „auch

nur für unsere modernen Historiker sein könne“.3) Ein Satz,

zu dem einfach zu bemerken ist, daß schwerlich „unsere“ d. h.

alle modernen Historiker ein solch absolutes Werturteil über

l) Aristoteles und Athen II, S. 11. Die griechische Literatur im

Altertum, S. 63.

2) a. a. 0.

3) Aristoteles und Athen I, S. 117.



Die Weltanschauung des Tacitus. 7

Thukydides abgeben dürften, wie es allerdings E. Meyer getan

hat,1) und dafä anderseits die Anerkennung des Thukydides

als des Begründers der wissenschaftlichen Geschichtschreibung

bereits von Kant datiert. Auch darin sollen sich Historiker,

wie E. Meyer, oder — wie Wilamowitz verächtlich sagt — die

„unphilologischen Bewunderer des Thukydides“ völlig getäuscht

haben, wenn sie die überlieferte Form des thukydideischen

Geschichtswerkes aus den Prinzipien seiner Darstellung zu ver-

stehen suchen, während nach Wilamowitz das Werk „einfach

erbärmlich“ sein würde, wenn seine jetzige Gestalt die von

Thukydides beabsichtigte wäre”) Auch dem Polybios ergeht

es nicht besser. Ein wirklicher Forscher sei er nie gewesen?)

und was die vielgerühmte universalhistorische Anlage seines

Werkes betrifft, so sei sie „von vornherein ein Fehlgriff“ ge-

wesen!) Und so könnte man noch so manche andere Urteile

anführen, die um so sicherer vorgetragen werden, je weniger

man sie begründet. Ich erinnere z. B. an die Anschauungen

Belochs, nach dem z. B. die Forschung des Ephoros einen

wesentlichen Fortschritt gegenüber Thukydides bezeichnen soll

l) Thukydides ist für ihn „der unvergleichliche und unerreichte

Lehrer der Geschichtschreibung", Frschg. z. alt. Gesch. II, 369; und in

der Schrift „Zur Theorie und Methodik der Geschichte“, 1902, S. 56 heißt

es: „Nach wie vor gibt es nur eine einzige Art der Geschichte und der

Behandlung historischer Probleme, diejenige, welche der Athener Thuky-

dides zuerst geübt, und deren Vorbild er in einer von keinem seiner

Nachfolger erreichten Vollkommenheit hingestellt hat!“ Es tut der

Größe des Thukydides gewiß keinen Eintrag, wenn man diese Charakte-

ristik für zu weitgehend erklärt.

2) Griech. Literatur, S. 63.

3) Darin liegt ja in gewisser Hinsicht etwas Richtiges, aber es

muEs anders formuliert werden. Vgl. C. Wunderer, Polybiosforschungen

III, 1909, S. 5.

4) Wilamowitz, a. a. 0., S. 108, der dabei übrigens nicht das von

Kaerst mit Recht gegen die polybianische Ableitung der römischen

Universalherrschaft aus der römischen Verfassung geltend gemachte Be—

denken im Auge hat. S. Kaerst, Die universalhistorische Auffassung in

ihrer besonderen Anwendung auf die Geschichte des Altertums. Hist.

Ztschr., Bd. 83, S. 208.



8 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

und das Werk des Theopomp vielleicht das Hauptwerk der

hellenischen Historiographie war!1)

Wie bezeichnend ist 'es endlich für die Unsicherheit, die

noch immer auf diesem ganzen Gebiete herrscht, daß der neueste

Herausgeber des Classenschen Thukydides gegenüber Classens

total verkehrter supranaturalistischer Interpretation der Welt-

ansicht des Thukydides nur schüchtern anzudeuten wagt, daEi

nach einer anderen „vielleicht richtigeren“ Ansicht Thuky-

dides einer der konsequentesten Vertreter der streng kausalen

Weltanschauung und einer rein immanenten Welterklärung

gewesen ist —— eine Ansicht, die doch zu den allersichersten

Ergebnissen der modernen Thukydidesforschung gehört! Aber

wen kann dergleichen wundernehmen, wenn ein Philologe wie

Christ in der ‚Literaturgeschichte" allen Ernstes behauptet,

da6 Polybios in der Auffassung und Behandlung der Geschichte

eine neue Richtung, nämlich die sog. pragmatische Geschicht-

schreibung inauguriert habe, 2) und dafä diese pragmatische

Geschichtschreibung im Sinne des Polybios mit der kausalen

Betrachtungsweise identisch sei.3) Sätze, die eine völlig falsche

Vorstellung von dem Entwicklungsgang der hellenischen Historio—

graphie und von den historischen Begriffen des Polybios selbst

erwecken.

Man sieht, wie weit Wir noch von einer kritischen Geschichte

der antiken Historiographie entfernt sindf) wie sehr hier überall

eine schärfere Präzisierung der Probleme, eine genauere Be-

gründung oder Revision unserer Anschauungen im einzelnen

wie im allgemeinen nottut.

1) Griech. Geschichte II, 416 und 420. Man sieht, auch hier gilt der

Satz von Heinze, da6 „subjektive Eindrücke allzu rasch zu Werturteilen

geführt haben, statt dafä uns objektive, durch allseitige Betrachtung

gewonnene Erkenntnis zum Verständnis der Dinge leite“. A. a. 0., S. 164.

2) Vgl. zu diesem weitverbreiteten Irrtum die sarkastische Bemerkung

von Wilamowitz, a. a. 0., S. 108.

8) s. 564 (3. A.).

4) Es ist bezeichnend speziell für den Stand unserer Frage, wie

wenig z. B. in Wachsmuths Einleitung in das Studium der alten Ge-

schichte die Weltanschauung der antiken Historiker berücksichtigt wird.



Die Weltanschauung des Tacitus. 9

Auch auf dem Gebiet der römischen Historiographie, ins-

besondere bei Tacitus, liegt die Sache nicht viel anders, als bei

den Griechen. Es fordert eine Wiederaufnahme des Tacitus-

problems förmlich heraus, wenn Andresen‚ der Herausgeber des

Nipperdeyschen Tacitus, die m. E. völlig irreführende Nipper—

deysche Anschauung von einer „in allem wohlzusammen-

hängenden philosophischen Weltansicht des Tacitus“ immer noch

festhält‚1) während anderseits kein Geringerer als Ranke in

der Abhandlung „Zur Würdigung und Kritik der Geschicht-

schreibung des Cornelius Tacitus“ 2) diesen nicht minder un—

richtig als vollgültigen Repräsentanten „altrömischer Gläubig-

keit“ charakterisiert, der „bei dem von der römischen Religion

überlieferten Begrifl' der göttlichen Einwirkung einfach stehen

geblieben“ seil3) Ansichten, die einen drastischen Beleg dafür

bieten, daß man in Bezug auf die Weltanschauung des Tacitus

meist nicht über ein „dilettantisches Herumtasten an den Pro—

blemen“ hinausgekommen ist.4) Ranke setzt Tacitus als „durch

und durch römischen“ Historiker'in einen absoluten Gegen—

satz zu Polybios und zu der ganzen griechischen Historio-

graphie überhaupt, von deren Art und Weise sich keine Spur

bei ihm finde! Während Polybios „den Unglauben in die

Historie eingeführt“ und damit in Rom mannigfachen Anklang

gefunden habe, habe sich Tacitus dieser polybianischen Skepsis mit

der vollen Energie altrömischer Gläubigkeit entgegengesetzt!

l) 10. Aufl., 1904, S. 21. Sehr bezeichnend ist es auch, daß H. Peter,

der in seinem Buch über die geschichtliche Literatur über die Kaiserzeit

auf eine Darlegung der Weltansicht des Tacitus verzichtet, als Ersatz

auf Hoffmeisters Buch vom Jahre 1831 verweisen muß! (II 44.)

2) In den „Kritischen Erörterungen zur alten Geschichte". Welt-

geschichte III, 280 ff. (Analekten). Auch die kurze populäre Abhandlung

von Gustafsson. Tacitus som tänkare, Indbydningsskrift der Universität

Helsingfors 1905, die mir übrigens inhaltlich nicht zugänglich ist, bietet

offenbar einen genügenden Ersatz nicht.

3) a. a. 0., S. 315. Richtiger urteilt Boissier, Tacite, 1904, S. 14l fl".‚

dessen Ausführungen aber viel zu aphoristisch sind. Boissiers Tacitus

kann sich nicht mit Taines Essai sur Tite Live messen.

4) Wie es Unger, a. a. 0., S. 16 als eine weitverbreitete Schwäche

der neueren Literaturgeschichte bezeichnet.



10 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Ich sehe ganz davon ab, daß die Behauptung, Polybios

sei der Urheber des „Unglaubens“ in der Geschichte gewesen,

eine irrtümliche ist, und stelle nur die Frage, ob sich bei

Tacitus irgendwo eine Polemik gegen die Weltanschauung des

Polybios findet, ähnlich derjenigen etwa, wie sie im vierten

Buch der Annalen gegen eine bekannte — auch von Polybios

vertretene —- politische Theorie gerichtet wirdÄ)

Von einer energischen ReaktiOn altrömischer Gläubig-

keit gegen die Weltansicht des Polybios kann bei Tacitus

um so weniger die Rede sein, als er selbst in der grundlegen—

den Frage — in Bezug auf das Schicksalsproblem — einen

Standpunkt vertritt, der sich mit dem des Polybios und der

hellenistischen Geschichtschreibung vielfach sehr enge berührt.

Eine Ideenverwandtschaft, die man merkwürdigerweise bisher

völlig ignoriert hat. Als Virtuose der psychologischen Inter—

pretation des geschichtlichen Lebens, als Meister der Motiven-

forschungg) gehört Tacitus von vornherein in die Reihe der

kausal erklärenden Historiker.3) Und er hat ja auch selbst

in seinem ersten großen Geschichtswerk eine umfassende Er-

klärung der Erscheinungen unter dem Gesichtspunkt der

Kausalität in Aussicht gestellt —— durchaus im Sinne der

änodamum‘y iorogi’a des Polybios. Wie dieser, so verlangt

auch Tacitus, daß die Historie vor allem Klarheit darüber

schaffe, was er echt polybianisch die ratio rerum und ihre

Verursachung nennt. Freilich sieht auch er sich alsbald zu

 

1) Ann. IV, 33, wobei übrigens nicht einmal sicher ist, ob unmittel-

bar gegen Polybios oder zunächst gegen Cicero polemisiert wird, der

hier in den Fußstapfen des I‘olybios wandelt.

2) Das kann man wohl noch immer sagen, trotz der Schwächen

und Irrtümer, die ihm auf diesem Gebiete nachgewiesen sind.

3) Gut definiert Max Weber die beiden Arten der Kausalforschung,

1. diejenige, welche „die empirisch gegebenen äußeren Handlungen und

ihre Ergebnisse aus den historisch gegebenen Bedingungen, Zwecken

und Mitteln des Handelns zu verstehen sucht" und 2. die Motiven-

forschung, d. h. „die Analyse des wirklich Gewollten und die Gründe

dieses Wollens“. — Kritische Studien auf dem Gebiete der kulturwissen—

schaftlichen Logik. Archiv für Sozialwissenschaft! 1906, Bd. 22, S. 147 ff.‘



Die Weltanschauung des Tacitus. 11

dem schmerzlichen Bekenntnis gedrängt, dalä jenem Gebiete

des Rationalen in der Geschichte und damit dem eigentlich

wissenschaftlichen Begreifen enge Grenzen gesteckt sind, daß

ihm ein weites Reich des für uns Irrationalen gegenüber—

steht. Allein das bestimmt ihn keineswegs, in der genannten

programmatischen Kundgebung den Boden der immanenten

Welterklärung im Sinne des Polybios zu verlassen und in

Bezug auf dieses nicht zu rationalisierende Element des ge-

schichtlichen Verlaufes an einen supranaturalistischen Prag-

matismus zu appellieren, wie man es nach Ranke gerade hier

erwarten müläte. Vielmehr stellt sich ihm ganz wie dem

Polybios und den Griechen für dieses Element der Begriff

des Zufalls ein.

Von dem Gebiet, das ihm der Kausalerklärung besonders

zugänglich erscheint, von dem allgemeinen Milieu, von den

Zuständen in Staat und Gesellschaft, von den großen Massen-

erscheinungen (status urbis, mens exercituum, habitus provin-

ciarum) und den von ihnen ausgehenden Wirkungen wird bei

Tacitus scharf geschieden der wechselvolle Verlauf des Ge-

schehens und des Menschenschicksals (casus eventusque rerum),1)

das ihm je länger je mehr den Eindruck einer blinden Zu-

fälligkeit macht. Wenn schon in den Historien der Spielraum

des Zufalls als ein sehr weiter erscheint — es heißt von jenen

casus eventusque rerum, sie seien plerumque fortuiti! — so

wird vollends später in den Annalen das Endergebnis einer

fortgesetzten Betrachtung menschlicher Geschicke in alter und

neuer Zeit dahin formuliert, dati sich in aller und jeder

menschlichen Tätigkeit ein Machtfaktor wirksam erweist, dessen

Eingreifen wie ein launenhaftes Spiel sich ausnimmtfi) Man

denkt dabei unwillkürlich an Friedrich den Großen, der auch

im höheren Alter zu der Ansicht kam, dafä „Seine Majestät

der Zufall 3/4 aller Dinge in dieser miserabeln Welt besorge“

1) Hist. I, 4, cf. l, 3: multiplices rerum humanarum casus.

2) III, 18. Mihi quanto plura recentium seu veterum revolvo, tanto

magis ludibria rerum mortalium cunctis in negotiis obversantur.



12 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

und an Macchiavell, der vom Zufall sagt, er tue mehr als die

Hälfte und sei so stark, daß Zeus selbst die Fortuna fürchtell)

In dieser Verflechtung des Menschenloses mit einem für

uns unberechenbaren und zum Teil sinnlosen Getriebe liegt

für Tacitus ganz wie für die Geschichtsschreibung des Helle—

nismus die ungeheuere Tragik des menschlichen Daseins, die

in seinen Werken zu erschütterndem Ausdruck kommt. Und

es ist eben nur der Reflex dieses überaus lebhaften Empfindens,

wenn der Begrilf der Irrationalität des Geschehens gewisser-

maßen zu einer wirkenden Kraft hinter der Geschichte hypo-

stasiert wird, die gelegentlich 'wie eine lebendige Persönlich—

keit in der konkreten Gestalt der Fortuna auftritt.

Dafiä das nicht das Ergebnis einer mythologischen Denk-

weise, eines Glaubens an die Göttin Fortuna ist, das beweist

schon der abwechselnde Gebrauch von fors und fortuna. Es

ist eine Allegorie, ein rhetorisch-poetisches Hilfsmittel des

Künstlers und Dichters Tacitus, um für die Wandelbarkeit

aller Dinge und für die lrrationalität des Gesehehens den

lebendigsten dramatischen Ausdruck zu gewinnen; ähnlich, wie

ja schon der griechische Roman nach dem Vorgang der helle—

nistischen Historie in den Gang seines sog. „Drama“ überall

diese dämonische Figur eingeführt hat?) In der Welt der

Kunst war eben eine unpersönliche Fortuna nicht am Platz!

Was für den Historiker Tacitus lediglich ein Mächtiges

ist, erscheint in der Anschauung des Künstlers wie eine Macht.

Wir haben um so weniger Grund, an der Versicherung

des Tacitus zu zweifeln, daß seine Überzeugung von dem

 

1) Es ist also nicht richtig, wenn Lamprecht behauptet, „es ent—

spreche einer allgemeinen Erfahrung, daß der einzelne im Verlauf

des Lebens, wenn anders es auf ihn bildend wirkt, die Zufälligkeit in

der Betrachtung der Tatsachen mehr abzustreifen lernt und damit

Einsicht gewinnt in die ihr zu Grunde liegenden Notwendigkeiten“.

Ztschr. f. Geschichtsw. 1896, S. 105. Was ist Kulturgeschichte? Es

stellt sich eben vom Standpunkt des einzelnen sehr vieles als Zufall

dar, was im großen Zusammenhang des Weltgeschehens als notwendig

erscheint.

2) Rohde, Der griechische Roman und seine Vorläufer, 2. Aufl, S. 303.



Die Weltanschauung des Tacitus. 13

ungeheueren Einfluß des Zufalls das Ergebnis rein historischer

Erwägungen ist, als es sich hier um eine Tatsache handelt,

welche die empirische Erfahrung jedem Unbefangenen geradezu

überwältigend aufdrängt. Berührt sich hier doch Tacitus selbst

mit der modernsten Geschichtstheorie, die — ich nenne nur

Th. Lindner, E. Meyer, Max Weber, v. Below, Simmel —— mit

aller Entschiedenheit diesen Einfluß des Zufalls, selbst auf dem

Gebiete des Massenlebens, betont und sich gegen die immer

wiederkehrenden Versuche ausgesprochen hat, die Bedeutung

des Zufalls in der Geschichte zu bestreiten oder möglichst zu

beschränken.‘)

Auch die philosophische Ausgestaltung, welche der Zufalls-

begrifl' in neuerer Zeit gefunden hat, hält in gewissem Sinn

an der Unterscheidung von Kausalität und Zufall fest. Nach

der Formulierung des Zufallsbegrifi‘es, wie sie z. B. Windelband

gegeben hatf) stellt sich die Welt des historischen Geschehens

ja nicht als eine einfache Kette dar, in der sich mit Notwen—

digkeit ein Glied an das andere reiht, sondern als ein unendlich

verschlungenes Gewebe, in welchem zahllose Fäden neben-

einander herlaufen, sich berühren, sich kreuzen und miteinander

verschlingen; und an diesen Berührungspunkten sehen wir

regelmäßig verschiedene Erscheinungen zeitlich und räumlich

zusammentreffen, die untereinander nicht im Verhältnis von

Ursache und Wirkung stehen, zwischen denen also — soweit

ihnen nicht etwa eine gemeinschaftliche Ursache zu Grunde

liegt, kein Verhältnis der Kausalität stattfindet. Hier, wo

l) Vgl. Lindner, Geschichtsphilosophie, 1901, S. 159 ff. E. Meyer, Zur

Theorie und Methodik der Geschichte, 1902, S. 21. v. Below, Historische

Ztschr., Bd. 94 (1905), S. 451. „Überaus sympathisch sind mir Meyers Aus-

führungen über die Wichtigkeit, die dem Zufall in der Geschichte zu-

kommt.“ —- v. Below verweist dabei auf verwandte Ausführungen in seinem

‚Territorium und Stadt“, S. 94 u. 280 und auf Weilands Rede auf Waitz,

S. 9. — Vgl. auch Max Weber, a. a. 0., S. 147R. Simmel, Das Problem

der Geschichtsphilosophie, S. 92. „Die Zufälligkeit in diesem Sinn ist

aus unserem Weltbild nicht zu entfernen.“

2) Die Lehren vom Zufall, 1870, S. 22. Vgl. auch G. Rümelin, Über

den Zufall. Reden und Aufsätze,.3. Folge, S. 278fl’.



14 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

der Verlauf von Ursache nnd Wirkung in einer Kausalreihe

durch die Kreuzung mit einer anderen Kausalreihe gestört

wird, ist in der Tat die relative Berechtigung des Zufall—

begriffes zuzugebenfl)

Auch ist es ja gerade das Menschenschicksal, das Ver-

hältnis zwischen der Entfaltung des individuellen Daseins und

dem allgemeinen Verlauf des Geschehens, wo uns dieser für den

Zufallsbegriff charakteristische Mangel kausaler Verknüpfung?)

das Fehlen einer inneren ratio bei dem räumlich-zeitlichem

Zusammentreffen der Erscheinungen sozusagen auf Schritt und

Tritt begegnet; Wie denn überhaupt das Zusammentreffen von—

einander anscheinend unabhängiger Kausalreihen in der Ge—

schichte eine grofäe Rolle spielt?) Ein Gesichtspunkt, der

übrigens schon in der antiken Literatur über den Zufallsbegriff

z. B. in der (plutarchischen) Schrift nagt eipagpämg trefi'end

hervorgehoben Wirdf)

Ja man kann sagen, dalä dieses Verhältnis zwischen dem

Wollen und Handeln des Individuums einerseits und dem oft

gegen alle menschliche Absicht und Berechnung sich voll-

ziehenden und sie erbarmungslos durchkreuzenden Verlauf des

Geschehens, sowie das Verhalten der geschichtlichen Persön-

lichkeit inmitten dieser Zufälligkeit des Lebens einen wesent-

lichen Gegenstand des historischen Interesses bildet. 5) Und

 

1) Vgl. auch Petersen, Kausalität, Determinismus und Fatalismus,

1909, S. 31 fl'., der mit Rümelin, a. a. 0., S. 278 ff. und 286 fi‘. annimmt,

daß es ein zufälliges Zusammentreffen von verschiedenen Ursachenreihen

sehr wohl geben könne, dafä nicht alle Zusammenhänge durch ursprüng—

liche Konstellationen mit Notwendigkeit bedingt seien. Wird doch die

Darwinsche Lehre von der natürlichen Auslese und die Möglichkeit einer

Urzeugung geradezu auf ein zufälliges Zusammentreffen besonders gün-

stiger Umstände gestützt!

2) Ein hübsches Beispiel für das Nebeneinander von Zufalligkeit

und Verursachung bietet Arm. XVI, 1 inlusit dehinc Neroni fortuna

per vanitatem ipsius et promissa Caeselli Bassi etc.

3) S. Rümelin, a. a. 0., S. 297ff.

4) Bes. c. 7.

5) Das hat mit Recht auch E. Meyer, a. a. 0., S. 22 betont.



Die Weltanschauung des Tacitus. 15

in der Tat liegt ja ein Hauptreiz der taciteischen Geschichts-

erzählung gerade in der Art und Weise, Wie sie — um den

Ausdruck eines modernen Geschichtsphilosophen 1) zu gebrau-

chen — den „Verwebungen zwischen dem Schicksal und den

individuellen Energien“ nachgeht, und die menschliche Indivi—

dualität im Kampf mit der blinden Schicksalsmacht schildert,

die Schwachen, die ihr erliegen, die Starken, die ihr die sieg-

hafte Macht des Geistes und des Willens entgegensetzen und

unbeirrt durch alle Zufälligkeit die vom eigenen Innern vor—

gezeichnete Bahn behaupten: jene exempla. recti aut solacia

mali, wie sie Tacitus eben in der Geschichte sucht;2) das

„Tüchtige, Menschengeschicke Bezwingende“, wie es Goethe

genannt hat.3) Es ist das Verhältnis zwischen Zufall

und Charakterbildung, wie es Goethe im Wilhelm Meister

darstelltf) und wie es bei Tacitus als ein gegenseitiges Sich-

messen bezeichnet wird. „Ich und Fortuna — sagt der Kaiser

Otho in den Historien —-« wir haben uns aneinander erprobt.“ 5)

Ganz ähnlich, wie der sterbende Cato bei Seneca seinen Triumph

über die feindliche Fortuna verkündigt.6) Ein Kampfesverhält-

nis, das Seneca ein Schauspiel für Götter nennt. 7) Übrigens

auch wieder ein echt polybianischer Gedanke! „Der Pro—

bierstein für die Größe des Menschen —— sagt Polybios — ist

die Größe der Schicksalswechsel, die er zu ertragen vermag”)

Aber auch sonst erinnert die taciteische Anschauung über

Kausalität und Zufall an Polybios und die Geschichtsschreibung

 

l) G. Simmel, Die Probleme der Geschichtsphilosophie, S. 127.

2) Hist. III, 51.

8) Brief an Zelter vom 4. Oktober 183l.

4) Lehrjahre, Buch 5, C. 7. Vgl. die Bemerkung im 6. Buch über

das, was „als des Menschen höchstes Verdienst gilt“, dafä er nämlich

die Umstände soviel wie möglich bestimmt, sich sowenig wie möglich

von ihnen bestimmen läßt.

5) ib. lI, 47 experti invicem sumus ego ac fortuna.

6) Ep. 24, 7, cf. 104, 29.

7) De prov. 2, 6ff. und Ep. 64, 4; 85, 39.

8) VI, 1, 6: ävögög tsÄst’ov ßdoavog . . . zö 1d; 6106x8967; yetaßoldg,

177€ 115x17; ‚usyalorpüxw; öüvaoflai xai yswalwg Önocpe'gew.



16 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

des Hellenismus. Seine Fortuna ist nicht die altrömische Göttin

“dieses Namens, die stets nur die spezielle Verkörperung des

Erfolges bestimmter Tätigkeiten, Individuen oder Gemeinschaften

ist,1) sondern ganz und gar die hellenistische Tyche, die all—

waltende Schicksalsgöttin, findwwv Tüpy, der gerade in seiner

Zeit Trajan einen Tempel errichtet hat; wie es denn überhaupt

gerade die Schicksalsidee ist, in der sich der Mensch

des Hellenismus mit dem der römischen Kaiserzeit

aufs engste berührt.

Es Wiederholt sich hier im römischen Geistesleben derselbe

psychologische Prozeß, den aus ähnlichen Gründen bereits die

Hellenen in der entsprechenden Periode ihrer Geschichte durch—

gemacht hatten?) Die ungeheueren Schicksalswechsel, in denen

sich seit der Begründung der Alexandermonarchie die Staaten-

welt des östlichen Mittelmeeres völlig umgestaltet hatte, die

schwere Krisis und der hundertfache Zusammenbruch des republi—

kanischen Systems, die blutige Geschichte der militärischen

Tyrannis und der neuen Monarchien überhaupt, all das hatte

in dem hellenistischen Menschen jene Stimmung erzeugt, der

schon Euripides in den bekannten Versen des Hippolyt und

anderwärts ergreifenden Ausdruck verliehen hat, in der „der

Wunsch, eine Vernunft in der Welt zu finden, versagt“ und

immer Wieder die bange Frage sich aufdrängt, ob ein Gott

die Welt regiert oder der Zufall?) Ich erinnere'daran, wie

Demetrios Poliorketes sich und anderen recht eigentlich als

auserwähltes Spielzeug der Tyche erschienf) wie Demetrios

von Phaleron die Launen "dieser Tyche in einer eigenen Schrift

geschildert hat,5) deren Einfluß selbst Polybios überall erkennen

l) Wissowa, Religion und Kultus der Römer, S. 211.

2) Vgl. Rohde, Der griechiche Roman (2), 296 fi'.

3) Fr. 1013. Genannt seien hier auch wegen ihres Einflusses auf die

römische Literatur die Redner, z. B. Demosthenes Olynth II, 22 ysydln

äonfi ‚uällov öä Ö’Zov fi 115m 7:an ndw' e’ou 1d zd'w 61'390.3an ngdyuata

und Äschines 11'892 nagangsaßer’ag 131 . . . 11535171: 7'7‘ Jw'wtcov s’azi xvgt’a.

4) Plutarch, DemetriosY c. 35.

5) Hsgr‘ 16117;. Müller, Fr. hist. gr. II, p. 368.



Die Weltanschauung des Tacitus. li7

läät trotz seines lebhaften Bestrebens, diesem unerklärbaren

Hintergrund der Dinge möglichst Viel Terrain für das Reich

der Kausalität abzugewinuenfl) Auch er spricht von dem

YValten der Tyche, die mit den Menschen wie mit Kindern

ihr Spiel treibt, die voll schadenfroher Schlauheit stets ihr

Ziel zu erreichen weilä und vor allem in jähem Wechsel, in

plötzlichen Peripetien sich gefällt”) kurz ganz die Rolle spielt,

in der sie uns die Historie des Hellenismus immer Wieder von

neuem vorzuführen pflegt.

Und wie an das Zeitalter des Polybios in der römischen

Welt die Epoche der Revolution und der Bürgerkriege, der Zu—

sammenbruch der Republik und das Emporkommen des Cäsaris—

mus sich anschließt, so tritt alsbald auch in der römischen

Literatur die Tüxn auf, die fortuna insana et caeca et bruta,

wie sie Pacuviusf‘) die fortuna ludum insolentem ludere pertinax,

wie sie Horaz genannt hatf“) „Die Menschheit“ — sagt Plinius

— hat sich eine Macht erfunden, die man allerwärts und jeder—

zeit anbeten oder verwünschen hören kann, Fortuna, die ewig

Bewegliche, von den meisten für blind Gehaltene, die ewig

Unbeständige, Wechselnde, die Gönnerin der Unwürdigen. Wenn

der Mensch seine Rechnung aufmacht, erscheint sie im Buche

seines Lebens auf beiden Seiten, im Soll und Haben. So ganz

und gar sind wir dem Zufall anheimgegeben, datä uns der Zu-

fall selbst als Gottheit gilt“.5) Man denke nur an die grauen-

hafte Vorstellung von dieser Fortuna, wie sie bei Petronius

1) Vgl. v. Scala, Die Studien des P01ybios, 159 ff.

2) XV, 6, 8; XXXVII,'5, 2; XXXIX, 18, s.

3) Vgl. die Rhet. ad Herenn. II, 23, 36. S. Ribbeck, Die römische

Tragödie im Zeitalter der Republik, S. 251.

4) 0d. III, 29.

5) N. h. II, 7, 22: toto quippe mundo et omnibus locis omuibusque

horis omnium vocibus Fortuna sola invocatur ac nominatur, una .accu-

satur, una agitur rea, una cogitatur, sola laudatur, sola arguitur — huic

omuia expensa, huic omnia feruntur accepta et in tota ratione mor-

talium sola utramque paginam facit adeoque obnoxiae sumus

sortis, ut sors ipsa pro deo sit, qua deus probatur incertus. Cf. XXVII, 3, 8.

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. bist. K].Jahrg.1910. 1. Abb. 2 ‘



18 i 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

in dem Gespräch mit dem blutgierigen Höllengott zum Aus—

druck komth) Kein Wunder, dafä die römischen Schulen

widerhallten von Deklamationen über die Launen Fortunens?)

und dalä die römische Geschichtsschreibung auch hier ohne

weiteres in die Fußstapfen der hellenistischen trat! Fortuna,

——— sagt Sallust im Catilina -—— in omni re dominatur; 3) ea res

cunctas ex lubidine magis, quam ex vero celebrat obscuratquef)

Wer hätte aber die furchtbare Irrationalität des Daseins

tiefer empfinden können, als der Mensch der Kaiserzeit, zumal

wenn er, wie Tacitus, auf jenen Höhen wandelte, die ihn in

das gefährliche Bereich des wechselvollen Spieles um den Thron

der Cäsar-an brachte, in die Nähe jener dämonischen Macht,

von deren Träger der Servilismus eines Seneca gesagt hat, daß

durch seinen Mund Fortuna verkünde, was sie jeglichem

Sterblichen gönnen wolleli’) Das Überraschende und Unbe—

rechenbare, das im Wesen des Zufalls liegt, war ja recht eigent-

lich die Signatur einer Zeit, in der diese Allgewalt des Cäsar-is-

mus nur zu oft als vernunf’tlose l/Villkür empfunden ward, die

in jedem Moment über den einzelnen hereinbrechen konnte,

wie eine blinde Naturkraft Besitz, Ehre, Leben vernichtend.

1) Sie wird hier V. 79 des b. c. angeredet als

rerum humanarum divinarumque potestas

Fors cui nulla placet nimium secura potestas

quae nova semper amas et niox possessa relinquis.

2) Vgl. die Bemerkung Senecas controv.'l‚ 8, 16 und suas. I, 9 über

den locus de fortunae varietate. Dazu Norden, Antike Kunstprosa J, 276.

Derselbe Ausdruck bei Tacitus ann. Il, 54.

3) Das liest sich wie eine wörtliche Übertragung der genannten

Rednerstellen oder des „715m uvßegvä mivra“, wie es Menander und die

Komödie überhaupt immer wiederholen. Vgl. Rösiger, Die Bedeutung

der Tyche bei den späteren griechischen Historikern. Konstanz, Progr.

1880, S. 4.

4) 8, l.

5) De clem. l, 1: Quid cuique mortalium fortuna datum velit, meo

ore pronuntiat. — Nulla pars usquam nisi volente propitioque me floret.

— Cf. ib.: Ego vitae necisque gentibus arbiter: qualem quisque sortem

statumque habeat, in manu mea positum est.



Die Weltanschauung des Tacitus. 19

Eine Lage, deren ungeheueren Druck niemand tiefer empfunden,

deren ganze Furchtbarkeit niemand erschütternder dargestellt

hat als Tacitus.

Opus adgredior opimum casibus sagt er selbst von seiner

Darstellung der Kaisergeschichte.‘) Ihr entnimmt er die magna

documenta instabilis fortunae summaque et ima miscentisf)

deren Schilderung ganz auf den Ton gestimmt ist, den die

hellenistische Historie, z. B. der Tacitus so nahestehende Po-

seidonios, anschlägt, so oft sie jenen tückischen Kobold in die

Erzählung einführt?)

Daher ist auch Tacitus weit davon entfernt, etwa vom

Standpunkt altrömischer Gläubigkeit gegen eine Anschauungs-

weise zu protestieren, welche die Götter zu Gunsten einer blinden

Zufallsmacht geradezu depossediert. Im Gegenteil! Er hat sich

den Konsequenzen dieser Anschauungsweise in Bezug'auf die

Gottheit so wenig entzogen, Wie der Mensch des Hellenismus

oder der der Renaissance, die auch hier eine frappante Parallele

zur Antike bildet.

Man denke nur an die fatalistische Resignation gegenüber

der ringsum herrschenden Gewalt und Mifäregierung, wie sie

in der zahlreichen Renaissanceliteratur über das Schicksals-

problem überall zutage tritt, die nach dem Urteil Jakob Burck—

hardts die Vorsehung eigentlich nur deshalb herbeizieht, weil

man sich des nackten Fatalismus, des Verzichtens auf die Er-

kenntnis von Ursachen und Wirkungen oder des baren Jammers

noch geschämt habe“)

1) Hist. I, 2, cf. 3: multiplices rerum humanarum casus.

2) Ebd. IV, 47 die ,uszaßolat‘ n7; 11?an.

3) Man denke nur an Stellen wie Hist. II, 1: Struebat iam fortuna

in diversa parte terrarum initia causasque imperio, quod varia sorte lae-

tum rei publicae aut atrox, ipsis principibus prosperum vel exitio fuit.IlI,

46: fortuna populi Romani. III, 59 niVitellium retro forltuna vertisset.

Anm. IV, l: nonus Tiberio annus erat, compositae rei publicae florentis

domus cum repente turbare fortuna coepit, saevire ipse aut sae-

vientibus vires praebere. (Vgl. Sallust Cat. 10: saevire fortuna ac miscere

omnia coepit.) — Arm. XVI, 1: Inlusit dehinc Neroni fortuna etc. —

Weitere Stellen bei Gerber und Greef, Lex. Tacit. s. v.

4) Kultur der Renaissance, Bd. II, 10. Aufi., S. 234.

 

2*



20 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Selbst wenn Tacitus so intensiv religiös empfunden hätte,

wie Ranke annimmt, würde er gegen diese Konsequenzen keines-

wegs ganz gefeit gewesen sein. Hat doch selbst der tiefste

religiöse Geist der Renaissance, ein Dante, unbeschadet des

ewigen Ratschlusses der Gottheit, der ihm der Urquell aller

Dinge ist, unter dem Eindruck der ungeheueren Unbeständig-

keit aller irdischen Geschicke, seinen Gott die Lenkung der

Menschenschicksale auf ein dämonisches, von Dante ebenfalls

als Fortune bezeichnetes Wesen übertragen lassen, die „für

nichts als für Veränderung, für das Durcheinanderrütteln der

Erdendinge zu sorgen hat und in indifferenter Seligkeit den

Jammer der Menschen überhören darf“ 1) — ähnlich wie die

Fortuna des Hellenismus und des Tacitus!

Natürlich ist der antike Mensch hier viel weiter gegangen,

als der christliche Dichterprophet je gekonnt hätte. Ihm

muläten vor der dämonischen Schicksalsmacht die Götter selbst

verblassen. Ich erinnere an den Päan, den Demetrios Poliorketes

in Athen zu hören bekam, in dem es von ihm hieß, dafä er

allein ein wahrer Gott sei, daß die anderen Götter weit in

der Ferne weilten oder keine Ohren hätten oder überhaupt

nicht existierten oder wenigstens um uns sich ganz und

gar nicht kümmertenlg) Es ist geradezu die Anbetung des

Erfolges, der 1159m des Mächtigen; ein sprechendes Beispiel

zu dem furchtbaren Satze Menanders: u) xgaw'öv yäg wir

vopt’CetaL 198693)

Was sich hier als Vergötterung der in einer außerordent-

lichen Persönlichkeit verkörperten Schicksalsmacht äußern“)

das erscheint bei jenen tieferen Naturen, die unter dem Druck

l) J. Burckhardt, a. a. O. 111°, 227 zu Inferno VII, 89 f., wozu aller-

dings zu bemerken ist, daß diese Figur bei Dante doch nicht in dem

Grade einen Verzicht auf eine spezielle „Vorsehung“ enthält, wie Burck-

hardt annimmt. Siehe ebenda, S. 368.

2) Athen. VI, 63. Vgl. Lehrs, Dämon und Tyche. Populäre Aufsätze

aus dem Altertum, S. 186.

3) Fr. '257 bei Kock, Com. Att. fr. III, p. 74.

4) Vgl. dazu P. Wendland, Die hellenistisch-römische Kultur in

ihren Beziehungen zu Judentum und Christentum, 1907, S. 75.



Die Weltanschauung des Tacitus. 21

des römischen Cäsarismus und des ungeheueren Mifäverhält-

nisses zwischen Menschentun und Menschenschicksal litten,

als bitterste Resignation. Aus dieser Empfindung heraus schrieb

Lucan in sein Gedicht über die Bürgerkriege den Satz: mor—

talia nulli sunt curata deo;‘) und Tacitus hat sich noch am

Ende seiner historiographischen Tätigkeit, in den sechziger

Jahren seines Lebens, den Satz seinem vollen Inhalt nach

angeeignet, indem er den Göttern eine absolute Gleichgültig-

keit gegen Gut und Böse zuschreibt und damit die Existenz

einer sittlichen WVeltordnung vollkommen in Abrede stellt?)

Dalä ein verbrecherisches Scheusal wie Nero so viele Jahre

hindurch auf dem Throne unangefochten blieb, wird aus-

drücklich mit diesem Indilferentismus der Götter in Zusammen-

hang gebracht“) Ein Standpunkt, der in seinem Ergebnis

für den Menschen auf das gleiche hinauskommt, wie die radi-

kale Skepsis des Plinius, der es ja auch ohne weiteres ablehnt,

den Verlauf der menschlichen Dinge mit einer wie immer

beschaffenen außerirdischen Macht in einen kausalen Zusammen—

hang zu bringenf)

Jedenfalls steht eine Anschauung, welche das Göttliche

in dieser Weise aus der Geschichte ausschaltet, in unverein—

barem Widerspruch mit der altrömischen Empfindungsweisef)

1) VII, 454. Vgl. übrigens bereits Ennius trag. 353 und dazu

Cicero; de div. II, 104.

2) Ann. XVI, 33: aequitate deum erga bona malaque docu-

menta. Es ist die VI, 22 als ‚inultis insita" bezeichnete opinio, non

initia nostri, non finem non denique homines dis curae; ideo creberrime

tristia in bonos, laeta apud deteriores esse. Wenn Ranke, a. a. O. zu

dieser Stelle bemerkt, das sei nicht die Ansicht des Tacitus, so übersieht

er, daß sich Tacitus anderw'arts eben zu dieser Ansicht bekannt hat.

a) XIV, 12: quae adeo sine cura deum eveniebant, ut multos

post annos Nero imperium et scelera continuaverit.

4) N. h. II, 719: Quis non interpretatione naturae fateatur inriden-

dum, agere curam rerum humanarum illud quidquid est summum?

5) Vgl. z. B. Cicero, de nat. deorum I, 3: Sunt enim philosophi

et fuerunt, qui omnino nullam habere censerent rerum humanarum

procurationem deos. Quorum si vera sententia est, quae potest

esse pietas, quae sanctitas, quae religio?



22 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

die jeden Akt des öflentlichen und privaten Lebens auf trans—

zendente Mächte bezog, „in dem Glauben und der Erkenntnis“

— wie Cicero einmal sich ausdrückt „dal2; alles durch den

Willen der Götter gelenkt wird".‘) Man braucht nur die

Schilderungen zu lesen, welche Tacitus selbst von dem see—

lischen Leben der Massen gibt?) so z. B. den Bericht über

den Militär-aufstand des Jahres 14, um sofort zu erkennenv

welche tiefe Kluft den Volksglauben von der Weltansicht

trennt, die Tacitus als das Endergebnis seiner wissenschaft-

lichen Lebensarbeit bezeichnet; einer Weltansicht, die im

Grunde jeden Kultus überflüssig macht.

Und dieser Eindruck wird noch wesentlich verstärkt, wenn

man sich alle die Äußerungen des Geschichtschreibers ver-

gegenwärtigt, die eine -— oft sehr scharfe — Kritik des Volks-

glaubens enthalten. So gleich in dem obengenannten Bericht

über die Erhebung der pannonischen Legionen nach dem Tod

des Augustus, wo die Furcht der meuternden Soldaten vor

einer Mondfinsternis ohne weiteres als gemeiner Aberglaube,

als superstitio bezeichnet wird?) Ein Urteil, demgegenüber

selbst die verächtliche Ironie, mit der ein Thukydides der-

artige Wahnvorstellungen behandelt,‘) als Zurückhaltung er—

scheint. Und was hier dem Historiker religiöser Wahn, das

ist ihm anderwärts Pöbelmeinung (vulgi opinio), so z. B. die

in den Annalen erwähnte Ansicht der Leute, die das Erscheinen

eines Kometen und das Einschlagen des Blitzes bei einem

Mahle Neros auf einen Thronwechsel deuteten, 5) sowie die

1) De har. resp. 5 l9.

2) Z. B. Ann. I, 28: sua facinora aversari deos lamentantur.

1,30: durabat et formido caelestis irae nec frustra adversus impios

hebescere sidera, ruere tempestates.

3) I, 28: sunt mobiles ad superstitionem perculsae semel mentes.

4) Vll, 50 (von Nikias): fiv ydg u zai ä'yow 198mon 15 m12 IQ?)

zotoüzq) ngoozsmavog.

5) XlV, 22: Inter quae sidus cometes effulsit; de quo vulgi opinio

est, tanquam mntationem regis portendat. —— Cf. ib.: Auxit rumorem

pari vanitate orta interpretatio fulguris. Vgl. auch Hist. lI, 61 über

das stolidum vulgus, das an die Unverletzlichkeit eines in der Arena

von den Bestien Verschonten glaubt.



Die Weltanschauung des Tacitus. 23

Ansicht derjenigen, die in dem UnWetter der stürmischen

Nacht, in der die Leiche des ermordeten Britannicus verbrannt

wurde, eine Ofl’enbarung des Götterzornes über Neros Freveltat

erblickten.1) Eine Anschauungsweise, die ein andermal. im

Hinblick auf die abergläubische Deutung einer grofäen Feuers-

brunst im Jahre 27 rein psychologisch dahin erklärt wird,

daE; es beim großen Haufen Sitte ist, von dem, was der

Zufall getan, die Ursache in einer Schuld zu suchen?)

Aber nicht blolä in dem letzten Werk des Tacitus, sondern

schon in den Historien begegnen wir demselben kritischen

Zug. Hier wird geradezu die Wundersucht ungebildeter

Jahrhunderte der Aufklärung der Gegenwart gegen-

übergestellt, wo es erst einer starken Erregung der Gemüter

bedürfe, um gewisse rein zufällige und rein natürliche Tat-

sachen zu Wundern und Vorzeichen zu stempeln,3) wie es in

der Hauptstadt Während der Wirren unter Otho geschah.‘)

Ich erinnere ferner an die Darstellung des Truppenaufstandes

während der Erhebung der Bataver, wo die Beschränktheit

der Masse sogar in dem niederen Wasserstand des Rheines

ein prodigium sah,5) „als ob selbst die Flüsse, die alten Schutz-

wehren des Reiches uns verließen“. Ein Wahn, den Tacitus

mit der sarkastischen Bemerkung abfertigt, dafä das, was im

Frieden als Zufall oder Naturereignis aufgenommen werde,

nun auf einmal Schicksalsfügung und Äußerung des Götter-

 

l) Ann. XIII, l7: adeo turbidis imbribus, ut vulgus iram

deum portendi crediderit adversus facinus, cui plerique etiam hominum

ignoscebant.

2) Ann. IV, 64: feralemque annum ferebant et ominibus adversis

‚suscepturn principi consilium absentiae, qui mos vulgi, fortuita

ad culpam trahentes.

3) Hist. I, 86: Et plura alia rudibus saeculis etiam in pace ob-

,servata, quae nunc tantum in metu audiuntur.

4) Ebd.: a fortuitis vel naturalibua causis in prodigium et

omen imminentium cladium vertebatur.

5) Hist. IV, 26: apud imperitos prodigii loco accipiebatur ipsa

aquarum penuria. Man wird hier durchaus an die Kritik Sallusts er-

innert, z. B. Catil. 30, 2: simul id quod in tali re solet, alii portenta

‚atque prodigia nuntiabant. Vgl. auch Bell. Jug. 75, 7 und 9.



24 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

zornes sein sollell) Die supranaturalistische Erklärung, der,

wie wir sehen werden, Tacitus selbst an anderen Stellen

gewisse Konzessionen gemacht hat, wird hier lediglich als

subjektiver Wahn bezeichnet, als psychologischer Reflex

der Verhältnisse und der durch sie hervorgerufenen Stim—

mungen. Ähnlich wie es an einer anderen Stelle einmal

heißt, dafä auch der Zufall zum Omen wird, wenn einmal die

Disposition zum Glauben vorhanden ist”) Und es ist gewitä

in erster Linie Ausdruck derselben kritischen Stimmung und

nicht bloß des nationalen Selbstgefühls, wenn die durch die

Einäscherung des Kapitols im Jahre 69 veranlafäte Prophezeiung

der Druiden, dafä dies Zeichen auf das Ende des römischen

Reiches und die künftige Herrschaft der transalpinischen

Völker hindeute, als superstitio vana abgewiesen wird?) Auch

wird sicherlich nicht ohne eine gewisse Ironie erwähnt, daß

das Verdorren der ficus Ruminalis im Jahre 58 als schlimmes

Vorzeichen angesehen wurde, so lange, bis der Baum neue

Triebe ansetztel4) Selbst der unter den Höchststehenden und

Gebildeten weitverbreitete Glaube an die Astrologie, ein Glaube,

dessen Einflufä Tacitus selbst auf die Dauer sich nicht ganz

hat entziehen können, wird einmal in den Historien als purer

Aberglaube behandelt") und rein psychologisch aus der

Leichtgläubigkeit des Menschen gegenüber dem Ge—

heimnisvollen erklärt")

 

1) Hist., l. c.: quod in pace fors seu natura, tunc fatum et ira

dei vocabatur.

2) Hist.II, l: inclinatis ad credendum animis loco ominum

etiam fortuita.

3) Hist. IV, 54. .

4) Ann. XIII, 58: prodigii loco habitum est, donec in novos fetus

revivisceret.

5) Il, 78: Post Muciani orationem ceteri audentius circumsistere,

hortari, responsa vatum et siderum motus referre. Nec erat intactus

tali superstitione, ut qui mox remm dominus Seleucum quendam

mathematicum rectorem et praescium palam habuerit.

6) I, 22: sed Otho tamquam peritia et monitu fatorum praedicta

accipiebat cupidine ingenii humani libentius obscura. cre’

dendi. Cf. I, 27.



Die Weltanschauung des Tacitus. 25

Natürlich hat Tacitus diese Kritik, für die das „Wunder“

eben nur als Produkt des Wunderglaubens erscheint, nicht in

jedem einzelnen Falle wiederholt. Er begnügt sich gelegentlich

damit, das Mythische einfach abzustreifen und eine rein natür—

liche Erklärung an die Stelle des Supranaturalismus der Sage

zu setzen, so in dem Bericht über die Sodomis, indem er zwar

die Möglichkeit zugibt, da13 es einst Städte am Toten Meere

gegeben haben könne, die durch „himmlisches Feuer“ zerstört

wurden, aber diese Möglichkeit lediglich als Naturvorgang

gelten läßt und die naive, volkstümliche Auffassung des Mythus

von einem Strafgericht über Sodom stillschweigend ablehntF)

Oder er gibt eine Darstellung im Sinne des Volksglaubens,

bei der man aber sofort sieht, dafä er sich keineswegs mit

dem Erzählten identifizieren Will. So z. B. in den Annalen,

wo — gelegentlich der Einnahme von Artaxata —— eine an-

gebliche Wundererscheinung (miraculum velut numine oblatum)

erwähnt wird, aus der die Römer schlossen, dalä der Zorn

der Götter die Stadt dem Untergang geweiht habe?) oder an

anderen Stellen, wo ebenfalls Orakel, VVunder- und Vorzeichen 3)

1) Hist. V, 7. Vgl. Josephus bell.’Jud. IV, 8. 4: (paol öä (b; öz’

das’ßstav oimyro'gaw xsgavvoig 264115971877]. Nach den neuesten Forschungen

scheint übrigens die Sage an Zerstörungen durch vulkanische Kräfte

angeknüpft zu haben.

2) Ann. XIII, 41. Man beachte ut quasi infensantibus deis exitio

tradi crederetur. Cf. IV, 27. i

3) Vgl. z. B. Hist. I, 62 über das laetum augurium eines Adlers,

der dem Heere velut dux viae voranfliegt, ‚ut haud dubium magnae

et prosperae rei omen acciperetur. —— lV, 81: . . . multa miracula

evenere, quis caelestis favor et quaedam in Vespasianum inclinatic numi-

num ostenderetur. n— Ann. II, 54: Et ferebatur Germanico per‘

ambages, ut mos oraculis, maturum exitum cecinisse (sc. Clarii Apollinis

sacerdos). XII, 43: multa eo anno prodigia evenere, d. h. nach der

Volksansicht, wie der gleich folgende Satz beweist: Frugum quoque

egestas et orta ex eo fames in prodigium accipiebatur. Wie

wenig das evenere die betreffenden „prodigia“ Wirklich als solche be-

zeichnen Will, zeigt auch Ann. XIV, 12: prodigia quoque crebra et irrita

intercessere. Der' Satz besagt nicht mehr als das vulgantur prodigia

Ann. XV, 47.



26 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

oder Volkssagen 1) in einer Weise mitgeteilt werden, da5 man

zunächst eben nur an die Volksmeinung denken kann, nicht

an die persönliche Ansicht des Geschichtsschreibers.

Sehr bezeichnend für diese Art der Erzählung ist der

Bericht über eine Episode aus dem Leben Neros, über die

Entweihung der Quelle der marcischen Wasserleitung, in der

Nero, um sich einen besonderen Genufä zu verschafl'en, ein

Bad nahm. Eine Tat, die von der öfi'entlichen Meinung mit

Entrüstung aufgenommen wurde, von der aber Tacitus mit

kühler Objektivität berichtet: „Es hieß, daß er das geweihte

Trinkwasser und die dem Ort gebührende Ehrfurcht verletzt

habe.“ Und wenn dann hinzugefügt wird, eine kurz darauf

erfolgte Erkrankung des Kaisers habe den Glauben bestätigt,

der darin eine Folge des Götterzornes sah‚2) so sind auch

diese Worte so gewählt, da6 man keineswegs auch den Gre-

schichtsschreiber zu diesen Gläubigen zu zählen braucht, der

schon deshalb hier nicht mitgemeint sein kann, weil er ja

kurz vorher die Gleichgültigkeit der Götter gegen das

Treiben Neros behauptet hat?)

Ebensowenig beweist für die Gläubigkeit des Tacitus der

ganz objektiv gehaltene Bericht über die Rolle, welche bei

der Katastrophe des Galba die Haruspizin gespielt hat?) eine

Stelle, die Ranke mit Unrecht als Zeugnis für „das Fest—

halten des Tacitus an dem Ergebnis der Haruspizin“ ver-

wertet?) Und das gleiche gilt für das Urteil des Historikers

l) S. z. B. Ann. XII, 13 über den jagenden Herkules; Hist. IV, 83 f.

über die Verbringung des Serapisbildes von Pontus nach Ägypten;

Germ. 45 über die Erscheinungen an der „Grenze der Welt“.

2) Ann. XIV, 22: secutaque anceps valetudo iram deum affirmavit.

8) XIV, 12. Das übersieht Nipperdey-Andresen, S. 36.

4) Hist. I, 27. Vgl. auch ebd. c. 18 die ganz objektive Bemerkung

über Galbas Verachtung der Prodigien.

5) a. a. 0., S. 315, übrigens mit einem gewissen Zögern. Denn

er setzt hinzu: „Wenn ich Tacitus nicht mißverstehe!" Allerdings findet

sich auch keine ausdrückliche Verurt eilung der Haruspizin bei Tacitus,

von der doch schon Cicero gesagt hat: dum haruspicinam verani esse

vultis, physiologiam totam pervertitis. De divin. II, 37.



Die Weltanschauung des Tacitus. 27

über die ihm —— ebenso wie die Juden selbst — äußerst

unsympathischen Proselyten der Juden, die Tacitus als ein

verkonimenes Gesindel und zugleich als Verächter der hei—

mischen Religion, als Verächter der Götter charakterisiertzl)

ein Urteil, das allerdings einen starken Tadel enthält, aber

wesentlich das ethische und bürgerliche Verhalten im Auge

hat, das sich in einer gewissen Rücksichtnahme auf die religiöse

Volksüberzeugung äußert. Für die persönliche Anschauung

des Tacitus über Wesen und Wirken der Gottheit kann daher

diese Stelle ebensowenig beweisend sein, wie die berühmten

thukydideischen Schilderungen des sittlichen Verfalls in Athen

und Helles mit ihrem Hinweis auf das Schwinden der Götter—

furcht (195031! (pößog) und der Achtung vor dem ösä‘w vö/rogg)

für den Götterglauben des Thukydides irgend etwas beweisen

kann?) Wenn Nipperdey aus der taciteischen Bemerkung

über die Miläachtung der „heimischen“ Religion durch die

jüdischen Proselyten den Schlutä zieht, dals Tacitus „diese“

Religion doch „für eine richtige Vermittlung des Gottes-

begrifl'es für das allgemein menschliche Bewuätsein gehalten“

habe, so wird dabei übersehen, da6 hier gar nicht blofä von

der römischen Religion, sondern von den nichtjüdischen Reli-

gionen überhaupt die Rede ist ,4) und daä anderseits die

bekannten Äußerungen des Tacitus über den bildlosen ver-

geistigten Kult des jüdischen Monotheismus und der Religion

der Germanen 5) eher eine gewisse Abneigung gegen den

1) Hist. V, 5.

2) II, 53 und III, 82.

3) Das hat sehr treffend H. Meuß betont, Thukydides und die reli-

giöse Aufklärung. Jbb. f. kl. Philol., Bd. 145 (1892), S. 229. Welche

Unklarheit in diesen Fragen auch über Thukydjdes herrscht, zeigt —

abgesehen von Classen v— die von Meuß ebenfalls mit Recht zurück-

gewiesene Ansicht Zellers, da5 Thukydides das Walten der Gottheit

und der sittlichen Weltordnung durch den Gang der Geschichte selbst

,ans Licht treten lasse. (Phil. d. Gr. H3, 21.)

4) Vgl. Hist. V, 13: gens superstitioni obnoxia, religionibus

adversa.

5) Hist. V, 5. Germ. 9.



28 l l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

anthropomorphistischen Polytheismus, also gegen die herr-

schende „Vermittlung des Gottesbegrifl‘es“ zu verraten scheintl)

— Als völlig belanglos ist endlich eine ganze Reihe von

Stellen auszuschalten, die zwar ein Eingreifen der Götter er-

wähnen, aber nicht die Ansicht des Geschichtschreibers wieder—

geben, weil sie entweder rein konventionell sind oder einen

Bestandteil volkstümlicher Sagen, Erzählungen usw. bilden,

die Tacitus einfach referiert oder die nur in den Reden der han-

delnden Persönlichkeiten, der Feldherren, Staatsmänner vor-

kommen, die natürlich in der Regel auf den Ton der volks-

tümlichen oder offiziellen Göttergläubigkeit gestimmt sind?)

Man ist lediglich dem Zauber der taciteischen Kunst erlegen,

wenn man mit diesen Äußerungen immer wieder Tacitus selbst

identifiziert hat, obgleich man an der analogen Darstellungs-

weise des Thukydides, des Polybios, Cäsar u. a. längst hatte

sehen können, wie scharf hier geschieden werden muläß)

Auf welch schwachen Füßen die Theorie von dem religiösen

Charakter des Tacitus steht, zeigt auch die Art und Weise,

wie man durch eine grundfalsche Interpretation des letzten

Kapitels des Agricola dem Geschichtschreiber den Unsterblich-

keitsglauben vindiziert hat. Tacitus stellt nämlich dort den

vergänglichen Bildern aus Marmor und Erz die forma mentis

aeterna entgegen, das Bild des Geistes, das unsterblich fortlebt

in den Seelen der Menschen und in der Überlieferung der

Geschichte“) Es ist mir geradezu unbegreiflich, daEs Philo—

logen wie Nipperdey und Andresen diesen‘ einfachen klaren

1) Wie Nipperdey a. a. O. selbst zugeben muß. Man denke an die

stoischen Anschauungen von dem Menschenherzen als dem eigentlichen

Tempel der Gottheit, von der Wertlosigkeit der Tempel und der Götter-

bilder!

2) Vgl. z. B. Agr. 15 und 32. —— Hist. IV, 57f‚ und 84 f.; V, 3 und

24f. Ann. II, 40 und 71; IV, 28; XI, 15; XIII, 57; XIV, 6; XV, 24

und 34.

8) S. in Bezug auf Thukydides Meuß, a. a. 0., S. 274 f., in Bezug

auf Polybios v. Scala, a. a. O„ S. 206 f. Wie bezeichnend ist z. B. Poly-

bios XXIII, 10.

4) Agricola posteritati narratus et traditus superstes erit.



Die Weltanschauung des Tacitus. 29

Sinn so völlig mißverstehen und die Stelle, die zudem nur von

einer geistigen Elite spricht, auf alle Menschen und ihre

individuelle Fortdauer im Jenseits beziehen konnten.1) Und

dies, obwohl Tacitus in demselben Zusammenhang ganz so wie

der Sokrates der platonischen Apologie den Unsterblichkeits-

glauben als etwas rein Hypothetisches behandeltl”)

Nun fehlt es ja allerdings auch nicht an solchen Stellen,

an denen Tacitus selbst die Götter bei der Gestaltung der

irdischen Dinge als Mitempfindende und Mithandelnde beteiligt.

sein läfät. Und Wir erleben das merkwürdige Schauspiel, daE;

in einer Zeit, in der ein Dichter wie Lucan den mythologischen

Apparat aus der erzählenden Poesie hinausgewiesen hatte, ein

großer Gesehichtschreiber Wenig später sich dieses Apparates

Wieder ganz unbefangen bedient hat.

So wird z. B. in der Germania die Naturausstattung Deutsch-

lands, der Mangel an Gold und Silber als ein Werk der Götter

hingestellt und nur die Frage ofi’en gelassen, ob man diesen

Mangel auf die Götterhuld oder auf den Göttergroll deuten

solle!3) Wenn germanische Stämme in mörderischem Bruder-_

krieg sich gegenseitig bis zur Vernichtung befehden, so könnte

das nach Tacitus auch als Symptom „einer gewissen Gunst der

Götter“ für Rom gedeutet werden, die „uns selbst den Anblick

ihres Kampfes nicht mifägönnt haben“.4) Ebenso soll es ein

andermal „nicht ohne göttlichen Beistand“ geschehen sein,5)

wenn in einer Schlacht zwischen Cerialis und Civilis die bereits

siegreichen Germanen plötzlich von einer Panik ergrifi‘en wurden

und den Rücken wendeten. Endlich soll es zur Zeit einer großen

Hungersnot unter Claudius im Jahre 51 neben der Milde

  

l) a. a. 0., S. 30.

2) Man lese nur die Anfangsworte des Kapitels: si quis manibus'

piorum locus, si ut sapientibus plaeet, non cum corpore extinguuntur

magnae animae, placide quiescas.

3) C. 5 argentuin et aurum propitiine an irati di negaverint dubito.

4) C. 33: . . . favore quodam ergo nos deorum; nam ne spectaculo

quidem proelii invidere.

5) Hist. IV, 78: nec eine ope divina mutatis repente animis terga

victores vertere.



30 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

des Winters die „große Gnade der Götter“ gewesen sein, die

dem äußersten Verderben gewehrt habe.1) Umgekehrt ist es

der Zorn der Götter, auf den ——- abgesehen von der „Wut der

Menschen“ — in erster Linie die Bürgerkriege Roms seit den

Zeiten der Gracchen zurückgeführt werden?) Und derselbe

Götterzorn ist es, der die Schreckensberrrscbaft Sejans, Tibersf’)

Neros ‘) über Rom verhängt hat. Und wenn sich einmal, wie

im Jahre 65, die Greuel des Cäsarismus besonders häuften, so

.heißt es wohl, daß „auch die Götter das Jahr durch Unwetter

und Seuchen kennzeichnetenfi)

Wenn ferner die Ausführung des verbrecherischen An—

schlages Neros gegen seine Mutter in die Nacht verlegt wurde,

um den Frevel zu verschleiern, so sind es die Götter, welche

diese Absicht durchkreuzen, indem sie „eine sternenhelle Nacht

und Meeresstille verliehen, gleich als wollten sie die Nacht

zur Zeugin des Frevels machen“.6) Sie sind es endlich, die

Tacitus mit heranzieht, um die Szene zu erklären, die sich

im Jahre 64 im Vestatempel abspielte. Wenn damals Nero

nach dem Eintritt in das Heiligtum plötzlich von einem so

unwiderstehlichen Angstgefühl ergriffen ward, daE; er an allen

Gliedern zu zittern begann, so wird zwar anerkannt, dalä sich

das zur Genüge aus den Gewissensqualen verstehen lasse, die

ihn in beständiger Furcht erhielten. Aber gleichzeitig wird

doch als möglich angenommen, daß „die Gottheit es war,

welche diesen Schrecken über ihn verhängte“.7) Endlich das

l) Ann. XII, 43: magnaque deum benignitate et modestia hiemis

rebus extremis subventum.

2) Hist.II, 38: eadem illos deum ira, eadem hominum rabies, eaedem

scelerum causae in discordiam egere.

8) Ann. 1V, 1: Tiberium variis artibus devinxit . . . non tam soller-

tia. . . . quam deum ira in rein Romanam.

4) XVI, 16: ira illa numinum in res Romanas fuit.

5) Ann. XVI, 13: tot facinoribus foedum annum etiam dii tempe-

statibus et morbis insignivere.

6) ib. XIV, 4: noctem sideribus illustrem et placido mari quietam

quasi convincendum ad scelus dii praebuere.

7) XV, 36: seu numine exterrente seu facinorum recordatione nun-

quam timore vacuus.



Die Weltanschauung des Tacitus. 31

Unglücksjahr 69! Es ist mit seinen furchtbaren Schicksals-

schlägen dem Historiker ein ofl'enkundiger Beweis dafür, daEz

„die Götter nicht unsere Wohlfahrt, sondern Sühne wollen“.1)

Sogar der Zweifel an der Realität der prodigia verstummt

vor den „untrüglichen“ Zeichen, in denen sich dieser Götter—

wille kundgetan haben 3011.2)

Allein so bedeutsam diese Konzessionen an einen supra-

naturalistischen Pragmatismus auf den ersten Blick erscheinen,

bei näherer Erwägung wird man auch sie nicht als den Aus-

druck irgendeiner ernsteren religiösen Überzeugung ansehen

können. Dagegen spricht schon die ganze Art und Weise,

wie Tacitus sonst über die Herrschaft des Zufalls oder des,

Fatums in der Geschichte und über den lndifi'erentismus der

Götter spricht. Daher sind auch diese Götteraktionen meist

nicht anders zu beurteilen, als die der Fortuna, d. h. sie

erklären sich wie diese zunächst aus den künstlerischen

Absichten des Tacitus. Das rethorische Pathos, die maniera

grande der großen Tragödien. wie man die taciteischen Cäsaren-

biographien mit Recht genannt hat, bedarf zur Versinnlichung

des gewaltigen Ganges des Schicksals der Personifikation. An

die Stelle abstrakter Begrifi’e treten ihr wie von selbst als

allegorische Hilfsmittel der Veranschaulichung die dem Leser

vertrauten mythologischen Gestalten, wie dort Fortuna, so hier

die Götter, über deren Realität damit so gut wie nichts aus-

gesagt wird. Es ist einfach eine Anbequemung an die volksmäfäige

Redeweise, wie wir sie auch bei Polybios,3) ja sogar bei einem

Thukydides finden, der die Fügungen des Schicksals 1d dar-

‚uöwa nennt“) —— ganz wie der Volksmund — ohne damit für

sich irgendwo eine bestimmte religiöse Vorstellung zu verbinden.

1) Hist I, 3; nec enim umquam atrocioribus populi Romani cladi-

bus magisve iustis indiciis adprobatum est, non esse curae deis securi-

tatem nostram, esse ultionem.

2) ib. caelo terraque prodigia et fulminum monitus et futu—

rorum praesagia, laeta tristia, ambigua manifesta.

3) S. v. Scala, a. a. 0., S. 206f.

4) II, 64.



32 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Übrigens wiederholt sich auch hier wieder ein Prozeß, den

die Literatur und zwar zunächst die Poesieschon seit dem Zeit— i

alter des Hellenismus durchgemacht hatte. Wie Usener in

seinem Buch über „Götternamen“) treffend entwickelt hat,

wurden gerade in dem Maße, als der Glaube an die Götter

der klassischen Zeit seine Kraft verlor, auch die von Dichtung

und Kunst gestalteten Göttervorstellungen frei und verfügbar

als bequemes Mittel dichterischer Darstellung. In der jüngeren

alexandrinischen Dichtung und in der römischen seit Horaz

und Ovid bis herunter zu den Dichtern der neronischen Zeit

können wir verfolgen, wie alles und jedes Geschehen, Hand—

lungen und Ereignisse, sich in ein Spiel göttlicher Kräfte

umsetzt. Und dieser „beweglichen Vorstellungsformen dich-

terischer Einbildungskraft“ 2) hat sich dann auch die Prosa

ungescheut in derselben Weise bedient, je mehr unter dem

Einflufä der Rhetorik Poesie und Prosa ineinander übergingen,

d. h. je mehr der poetische und der prosaische Wortschatz

durcheinander geworfen wurden und auch inhaltlich die in

der Rhetorenschule übliche Vermischung von Wahrheit und

Dichtung in die Historie Eingang fand. Dieser in poetischen

Farben schillernden Kunstprosa, die an den Historiker die

gleichen Stilforderungen stellte wie an den Epiker und Dra-

matikerf‘) dem rhetorice et tragice ornare‘) verdanken auch

die taciteischen Götter ganz wesentlich die Rolle, die sie ——

wenn auch nicht gerade häufig —— in seiner Darstellung spielen.

Daher müssen sie auch diese Rolle je nach dem Wechsel der

Stimmung und des Ausdrucks mit den verschiedensten anderen

Mächten teilen: mit Zufall, Fatum, Notwendigkeit, ganz wie

in der Rhetorik! Im Hinblick auf ein Wort Mommsens, daEi

1) S. 366.

2) Nach dem treffenden Ausdruck von Leo, Tacitus. Göttinger

Festrede, 1896, S. 13.

3) Norden, Antike Kunstprosa I, 299. Leo, ebenda.

4) Vgl. Peter, a. a. 0.1, S.23 und Leo, a. a. 0. „Der größte römische

Historiker ist ganz nur zu verstehen, wenn man ihn als Dichter ver—

steht.“ Ein Gesichtspunkt, der bei der Beurteilung und Erklärung des

Tacitus noch immer zu wenig gewürdigt wird.



Die Weltanschauung des Tacitus. 33

an Tacitus eigentlich ein großer tragischer Dichter verdorben

sei, hat man einmal die Bemerkung gemacht, l) man habe bei

Tacitus oft den Eindruck, als benütze er Berge und Wälder

wie Kulissen auf dem Theater. „Sie sind da, wenn sie ge-

braucht werden und verschwinden, wenn sie ihre Dienste getan

haben.“ Ganz wie seine Götter, Fortunen usw.! Es ist bei

Tacitus nicht anders, als bei Quintilian, bei dem auch im

bunten Wechsel fata, fortuna, providentia, rerum ipsa natura,

natura, deus ille parens rerum fabricatorque mundi als Schick-

salsm'achte erscheinen?)

Wie wenig bei diesem halb unbewufäten Gestaltungs- und

Wandlungsvermögen des Dichters und Künstlers die „Götter“

wirklich ernst zu nehmen sind, das zeigt sich bei Tacitus ein-

mal recht augenfällig in dem konventionellen Ausdruck diis

propitiisfi") der dem Historiker gelegentlich mit unterläuft, ob-

wohl er zu den pathetischen Äußerungen über den Groll der

Götter gegen Rom absolut nicht pafät, weshalb sich Tacitus

nachträglich durch den Zusatz „si per mores nostros liceret“

gewissermaßen korrigieren muEa! Die Götter der Staatsreligion

sind eben auch für ihn, wie für die literarisch Gebildeten über-

haupt, zu leeren Schatten geworden.

Aber auch noch in anderer Hinsicht ist ein konventionelles

Moment in der Art und Weise erkennbar, wie bei Tacitus

gelegentlich auch der Götter gedacht wird. Tacitus stand als

Senator, Konsular und Quindecimvir sacris faciundis, als Mit-

glied eines der höchsten Priesterkollegien, sozusagen in einem

offiziellen Verhältnis zur Staatsreligion. Er war außerdem einer

der starrsten Vertreter des traditionellen römischen Aristo-

kratismus, für den die äußerliche Anbequemung an das Staats-

kirchentum, das Prinzip des patrios ritus servare ein Stück

Standessitte warf) auch wenn man ihm innerlich noch so

1) C. Burdt, Berliner Phil. Wochenschrift 1907, S. 369.

2) Vgl. Babucke, Diss. de Quintiliani doctrina et studiis, Regi-

monti, 1866.

3) Hist. llI, 72.

4) Vgl. über die analoge Anschauungsweise Ciceros Zielinski, Cicero

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. K1. JahrgJQlO, LAbh. 3



34 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

ferne stand. Ein Verhalten, das Mommsen zu der ironischen

Bemerkung veranlaßt hat, dalä diese Herren „zum Besten des

gemeinen Mannes“, d. h. aus politischen Zweckmäßigkeitsgründen

sich nicht scheuten, „ihren Verstand gefangen zu geben“ 1) —

wozu allerdings zu bemerken ist, dalä auch die gläubige In-

telligenz nicht minder inkonsequent war?) Ich zweifle um so

weniger, daß dieser traditionelle Klassenstandpunkt auf die

Geschichtschreibung des hocharistokratischen Tacitus einen ge-

wissen Einfluß geübt hat, als er auch darin einen berühmten

Vorgänger hatte, der in einer „pragmatischen“, d. h. auf prak-

tische Wirksamkeit berechneten Geschichtschreibung, wie es

ja auch die taciteische sein wollte, derartige Konzessionen an

den Volksglauben ganz selbstverständlich findet. Es ist der

literarische Gesinnungsgenosse der römischen Aristokratie, Poly—

bios, ein Historiker, von dem man allerdings kaum erwarten

sollte, dalä man ihm in diesem Zusammenhang begegnen Würde,

der aber gerade in unserer Frage eine Stellung einnimmt, die

m. E. auch für das geschichtliche Verständnis der taciteischen

Geschichtschreibung von größter Bedeutung ist.

Polybios war bekanntlich dem alten Götterglauben gründ-

lich entwachsen, und die geringschätzige und superkluge Art,

mit der er religiöse Dinge zu behandeln pflegte, hat Mommsen

geradezu Widerwärtig genannt. Auch in seiner geschichtlichen

Auffassung tritt die Skepsis überall klar zutage. Er gilt

daher für die herrschende Anschauungsweise geradezu als

typischer Vertreter der von Thukydides begründeten streng

kausalen und rein diesseitig orientierten Geschichtsauffassung,

im Wandel der Jahrhunderte, 2. Aufl, 147, Senecas Zeller, Philos. d.

Gr. III3a‚ S. 314. Klassische Formulierung bei Cicero de divin, 148: . . .

maiorum instituta tueri sacris caerimoniisque retinendis sapientis est.

Ein Bekenntnis liegt darin nicht.

l) R. G. 115, 425.

2) lhre Philosophie, der Stoizismus, sieht einerseits in der Gottheit

die Weltseele und erkennt doch anderseits „ohne recht zu wissen warum“

die Götter der Tradition als solche an. Nach der treffenden Bemerkung

von Zielinski, Rom und seine Gottheit. Beil. zur Allg. Ztg. 1903, S. 301.

Auch diese Unklarheit erleichterte eine Terminologie wie die taciteische



Die Weltanschauung des Tacitus. 35

die als solche nur einen immanenten, aus der Verkettung natür-

licher Ursachen zu begreifenden Geschichtsverlauf kennt und

jedes transzendente Moment aus ihrer Kausalerklärung grund-

sätzlich ausschlietit. In der Tat erklärt Polybios einmal so

bestimmt wie möglich: „Diejenigen, welche aus Beschränktheit

oder aus Mangel an Erfahrung oder aus geistiger Trägheit

die Zeitumstände oder die Ursachen und angewandten Mittel

in dem betreffenden Falle nicht deutlich zu erkennen vermögen,

pflegen von dem, was ein scharfer Verstand mit Überlegung

und Berechnung zuwege bringt, die Ursachen auf die Götter

und das Glück zu schieben“) Aber das hindert nicht, daE;

derselbe Mann, von dem Mommsen sagt, er habe seine Auf—

gabe mit großartigem Verstand, ja nur mit dem Verstand auf-

gefafätf) als historischer Denker einen Akt geistiger Abdankung

vollzogen hat, den man bisher merkwürdigerweise beinahe

gänzlich ignorierte, obwohl er einen ungeheueren Abfall von

der wissenschaftlichen Höhe bedeutet, auf die einst Thukydides

die Historie emporgehoben. '

Während die Forschung des Thukydides sich prinzipiell

innerhalb der Grenzen des Begreiflichen hält und keine andere

Voraussetzung kennt, als die, welche sie in sich selber fand,

hat sich Polybios —- ofi'enbar nicht ohne Rücksicht auf seine

römischen Leser und zugleich unter dem Einflulä der mächtigen

Zeitphilosophie der Stoa 3) — zu Konzessionen an die Volks-

meinung herbeigelassen, welche die von Thukydides gezogene

scharfe Grenzlinie zwischen Wissen und Glauben, zwischen

empirischer Erkenntnis und religiöser Vorstellung in verhängnis-

voller Weise verwischen. Ein bedeutsames Symptom jenes Ab-

falls von der reinen Forschung, jenes Erlahmens des kritischen

Genius des Hellenentums, das die Widerstandsfähigkeit des

Hellenismus gegen die immer deutlicher sich ankündigende

Orientalisierung des europäischen Geisteslebens so unendlich

geschwächt hat.

l) X, 5, 8. 2) a. a. 0., S. 459.

3) Über die kritische Haltlosigkeit und Unsicherheit der Stoa in

diesen Fragen s. Zeller, Gr. Phil. III (1)3, 339 ff.

3*



36 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Wenn man von Polybios gesagt hat, dafä „ihm die Ge-

schichte ebenso Wie für Thukydides aus irdischen Kausalitäts-

faden gesponnen war“,1) ja daß —— um mit Mommsen zu reden

— „sein Blick durchaus auf dem wirklich geschichtlichen

Hergang haftet“,2) so trifft das wohl im allgemeinen auf die

historische Darstellung des Polybios zu, aber nicht auf den

Systematiker der Geschichtschreibung. Mommsen hat eben bei

seiner berühmten Charakteristik des Polybios offenbar nicht an

die Stelle der vatikanischen Exzerpte gedacht, wo dieser sich

über die Frage der Kausalität im allgemeinen ausspricht und

dem Historiker eine ganz verschiedene Behandlung des Kausal-

problems gestattet, je nachdem er sich auf einem Gebiete be—

wegt, wo er die geschichtlichen Erscheinungen und Ereignisse

aus sich selbst durch die Vernunft zu erklären vermag, oder

auf jenem anderen, wo dies unmöglich oder schwierig ist. Bei

den ersteren, kausal erklärbaren Erscheinungen lehnt er es

ab, auf die Götter als auf die causa efficiens zurückzugeben;

bei den letzteren aber, bei denen — wie er sich sehr be—

zeichnend ausdrückt — die Ratlosigkeit, die änogz’a des

Historikers beginnt, gibt er diesen Standpunkt völlig preis

und erklärt es ausdrücklich für zulässig, wenn man in solcher

Verlegenheit auf die Götter und auf die 1157m zurückgreife.3)

„In solchen Fällen“ — sagt er — „schließen wir uns mit

Recht in unserer Ratlosigkeit dem Glauben der Menge

an“.4) Ja Polybios weist in demselben Zusammenhang auf eine

Art der Kausalerklärung hin, die — wie wir sahen — auch

l) Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte, S. 1462.

2) a. a. 0., S. 458.

3) XXXVI, 17, 2 ed. Büttner-Wobst: a'w ‚ab: w‘y AL’ a’zöüvazov 1’7‘

Övoxsgäg zdg ain’ag uazalaßsh d'vfigamov Ö'vta, nagt Ioütwv 2'an ä'v u;

dnogc’öv s’ni töv 19861/ 17‘711 dvatpogdv flotoi‘to xai 11‘711 1157077, Ot’ov ö'pßng.

Nach diesem Rezept verfährt er selbst z. B. XI, 24, 8.

4) Ebenda 3: Ötöneg 85x610); nsgi ufw 105015th dquavüoüvtc;

zal‘g 1031! noÄlrIw 665mg öu‘z 11‘711 dnogt'av‚ {nennen/reg x11. Cf. 12:

än’ äxu’vwv, ärp' a'w äbfiynovg 7’7‘ övolfinzovg 8311m tdg aiu'a; ovyßaivez, öta-

110977115011.



Die Weltanschauung des Tacitus. 37

bei Tacitus eine besondere Rolle spieltf) auf den Götterzorn.

Er meint: Angesichts der psychologisch kaum erklärbaren

Haltung der Makedonier in dem Kampf mit Rom könnte man

sich wohl veranlaßt sehen, von einer Verblendung zu reden,

welche von oben her über die Makedonier gekommen, und

von einer Strafe der Götter, die das ganze Volk getrofl‘en habe?)

Ja Polybios geht noch weiter: Er stellt die Ansicht auf, man

könne unter Umständen auch dem Wunder Einlafä in die

Geschichtschreibung gewähren, weil es einem politischen Inter—

esse entspreche, dafä dem Volke die Religion erhalten bleibe.

Soweit daher die Erzählung von Wundern und Fabeln dazu

diene, den Glauben an das Göttliche zu fördern, müsse man

dergleichen gewissen Geschichtschreibern zugute halten 3) und ein

wenig Irrtum und Täuschung mit in den Kauf nehmen, wenn

nur die Sache nicht allzusehr übertrieben werde”) So spricht

ein Mann, von dem Mommsen gesagt hat, daß „die Wahr-

haftigkeit ihm Natur war“,5) und der es selbst geradezu als

seine Bestimmung bezeichnet, in seinem Werke beständig jenen

Wundergeschichten entgegentreten und seinen Unwillen über

sie äußern zu müssenl") Ein Historiker, der die „Einführung

von Göttern in die Geschichte“ als ein Verfahren bezeichnet,

1) S. 0. S. 30.

2) 56 (511 n'; 01’»: äv Endmogfiousv äni H43 vvyßdvu; tfiv ydg

aiu'av 51595711 zoüzaw övaxsgäg. 6467189 d'v u; s’nl ta'fw rotmßmw ömüe’aemv

Öazyovofildßuav si’nsts rö ysyouö; m12 yfivtv e’x 198(51) ä'mwt Mazsööow

o’mavrfiaflaz. öfilov Ö‘ äozw 5x m37 7.573001“ ysMo’vmw. Cf. XXIII, 10, 3:

Almyg öqvüalyo’g!

3) XVl, l2, 9: Ö’aa ‚uäv 05v avvret’vsz ngög zö ötaaqifaw 17‘712 TOÜ abfi-

Öov; söos’ßstav ngög t6 681‘011, öozs'ov san‘ avyyva'wnv s’w’mg Iä'w uvyygatps'cov

rsgaravO/ze'votg xai Äoyonomüat 71892 td rozaüm‘ rö ö' Önsgaigov 01’) uvy-

zwgms'ov.

4) ib. 11: ÖLÖ xou‘ Itan ‚891211) ‚uäv eL’ uaz‘ äyvosi‘mc mu‘ qJeuöoöoEahm,

666602900 avyyva'mfl' TÖ ö‘ Önagaz‘gov äflszslaüw xatd ys n‘yv 5/47‘71/ Öo’Env.

5) a. a. 0., S. 459.

6) XVI, 12, 5: Und dabei ist er völlig damit einverstanden, da5 sich

Scipio trotz besseren Wissens auf göttliche Offenbarungen berief!



38 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

das aller wahren Geschichte durchaus fremd sei! 1) Es ist als

ob Tacitus auch hier in die Fußstapfen des Polybios getreten

wäre, so sehr erinnert sein Verhalten in unserer Frage an die

Anschauungsweise, die ich eben charakterisiert habe. Auch bei

ihm tritt uns sehr drastisch die von Polybios beklagte „Rat—

losigkeit" (änogt’a) des Historikers entgegen; auch er ist in

dieser Verlegenheit zu den bedenklichsten Konzessionen an den

Volksglauben bereit; auch er operiert mit den Begriffen des

vulgären Anthropomorphismus, wie Götterzorn u. dgl.

Überaus bezeichnend für diese Schwäche und Inkonsequenz

ist die Art und Weise, wie in den Historien über eine wun—

derbare Episode aus dem Leben des Kaisers Otho berichtet

wird. Nachdem er es zuerst — ganz im Sinne des Thuky—

didesz) — abgelehnt, dem Sensationsbedürfnis des Publikums

durch Mitteilung von fabelhaften Geschichten entgegenzukom—

men, hält er es trotzdem mit dem Ernst seiner Aufgabe für

vereinbar, den biederen Kleinstädtern von Regium Lepidum

(Reggio) eine äußerst törichte Geschichte nachzuerzählen, die

sich dort in einem vielbesuchten Hain am Tage der entschei-

denden Schlacht von Bedriacum zugetragen haben soll. Ein

Vogel von niegesehener Gestalt w— so hiefä es — habe sich

daselbst niedergelassen und sei weder durch die Menschen,

die sich ansammelten, noch durch die Vögel, die ihn um—

schwärmten, verscheucht worden, bis Otho sich umgebracht.

Dann sei er den Blicken entschwunden, und als man nach-

rechnete, habe sich herausgestellt, dafä Anfang und Ende des

„Mirakels“ mit Othos Tod zusammengetrofi'en seila) Man traut

seinen Augen nicht, wenn man liest, wie einer so kindlichen

Geschichte gegenüber ein Tacitus seine Ratlosigkeit bekennt

und einfach den Bankerott seiner Kritik erklärt, da er es

l) III, 47, 8: über das naguodysw 0501); . . . Ei; ngayyaum‘yv fozogz’av,

das ihm hier zu den Dingen zählt, die er noimyg iotogt’a; äÄÄorgLÖ-

mm nennt.

2) Vgl. I, 22, 4: zai ä; ‚der dzgo’aow i'coo; tö ,m'] ‚uvi‘löösg az’ntbv

dugns’ategov (pavc'hat mit Tacitus Il, 50. Ä

3) Hist. II, 50.



Die Weltanschauung des Tacitus. 39

nicht wage(!)‚ dem Glauben an eine so weitverbreitete Über-

lieferung entgegenzutreten ! 1)

Es ist ein sacrificium intellectus, eine förmliche Abdan—

kung der Vernunft, die am Ende ungefähr auf das hinaus-

läuft, was der Chor der euripideischen Bacchen verkündet:

„WVas des schlichten Volkes Gemüt erkennt,

. . ‚Dem wollen auch wir uns beugen”)

Nicht weil er etwa selbst durch eine gläubige Stimmung dazu

gedrängt wurdea) —- Tacitus ist ja weit eher geneigt zu

zweifeln —— sondern weil er sich gegenüber der vermeintlichen

guten Bezeugung des Wunders nicht anders zu helfen

weit}, verzichtet er auf jede weitere Kritik der vox populi.

Ganz hat er nicht vergessen, dafä für die Geschichtschreibung

auf ihrer klassischen Höhe alles, was im Leben der Natur

und des Menschen gesetzmääig ist, einfach Voraussetzung

gewesen war, dafä ein Thukydides eine dieser Voraussetzung,

d. h. dem Naturgesetz widersprechende Nachricht niemals als

historisch, d. h. als die richtige Wiedergabe eines realen

Vorganges anerkannt hätte, auch wenn sie äußerlich noch so

gut „beglaubigt“ war.“) Aber seit Thukydides war ein halbes

Jahrtausend vergangen und die Welt eine andere gewordenfi)

so ganz anders, dalä selbst ein Tacitus nicht mehr imstande

war, sich zu der lichten Geistesklarheit — ich möchte sagen,

zu dem Höhenklima der Illusionslosigkeit jener echten Historie

zu erheben. Im Gefühl der eigenen Unsicherheit, mangels

1) Hist. ib. ut conquirere fabulosa et fictis oblectare legentium

animos procul gravitate coepti operis crediderim, ita vulgatis tradi-

tisque demere fidem non ausim.

2) 397 f.

3) Tacitus ironisiert selbst einmal die vulgäre „Neigung zu glauben“

als Quelle des lrrwahns in Bezug auf solche „omina“, Hist. lI, 1: incli-

natis ad credendum animis loco ominum etiam fortuita.

4) Nach der treffenden Formulierung, welche E. Meyer, a. a. 0., S. 29

diesem Grundprinzip aller Geschichtswissenschaft gegeben hat.

5) Vgl. über diesen Wandel in Bezug auf die Fähigkeit zur Bildung

einer philosophischen Weltansicht Kaerst, Geschichte des hellenistischen

Zeitalters II, 1, S. 302.



40 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

eines wirklich klaren und konsequenten kritischen Standpunktes

weicht er mitunter vor Meinungen und Aussagen zurück, die

vor einer nüchternen Prüfung gewiß nicht besser standgehalten

hätten, als diejenigen, die er in einer mehr kritischen Stimmung

ohne weiteres verworfen hat. Es ist als ob er dabei von

Gesichtspunkten aus zu entscheiden gehabt hätte, wie sie etwa.

bei den Untersuchungen in Frage kamen, die er als Priester

der Sibyllinen über „echte“ oder „wilde“ Orakel anzu-

stellen hatte.

Ein Standpunkt, über den man sich freilich kaum mehr

wundern kann, wenn man bedenkt, dafä damals auch andere

Vertreter der höchsten Geistesbildung über die Geschichtlichkeit

angeblicher Wunder ein prinzipielles Urteil nicht mehr zu fällen

wagten und es ebenfalls allen Ernstes für nötig fanden, den

einzelnen Fall zu untersuchen?) Wie weit muläte es gekommen

sein, wenn einer der ersten Schriftsteller der Zeit wie Plutarch

es „nicht so leichthin verwerfen zu dürfen“ glaubte, dalä

Kultusbilder schwitzen, seufzen, reden, sich abwenden und die

Augen zudrücken könnenlg) Die „änogz’a“ in traurigster Gestalt,

aus der Plutarch keinen anderen Ausweg weiß, als den Rat,

zwischen Gläubigkeit und Zweifel einen „maßvollen“ Mittelweg

einzuschlagens) und sich zu fügen, wenn „die Geschichte

durch viele gültige Zeugnisse zum Glauben nötigt“.4)

Eine törichte Halbheit, die ganz in der Richtungslinie liegt,

welche die taciteische Argumentation zu dem Wunder von

Reggio eingeschlagen hatte?) Wenn man sich die ganze

l) Von dem wahrhaft kindischen Vorbedeutungs- und Wunder-

glauben des Sueton (vgl. z. B. die Geschichte von Augustus und dem

Verstummen der quakenden Frösche c. 94) sei hier ganz abgesehen!

2) Camillus, c. 6. 3) Ebd.

4) Coriolan, e. 38. Eine Theorie, die bekanntlich auch bei Plutarch

zur Annahme des Dämonenwahnes geführt hat, um die Überlieferung

des Göttermythus als „historisch‘ hinnehmen zu können. Vgl. Reville,

Die Religion der römischen Gesellschaft im Zeitalter des Synkretismus,

übersetzt von Krüger, S. 38 fi’.

5) Bezeichnend ist übrigens, daß die Hauptquelle des 'I‘acitus (der

aufgeklärte Plinius?) das Wunder mit Stillschweigen über-ging, was zur



Die Weltanschauung des Tacitus. 41

Größe des intellektuellen Verfalles vergegenwärtigen will, der

in dieser Anschauungsweise liegt, so braucht man nur an die

klassischen Formulierungen zu denken, die noch wenige Men—

schenalter vorher ein Cicero für diese Probleme gegeben hat.

„Für die Prodigien — sagt er -— gilt der Satz: Wenn es

nicht geschehen konnte, ist es auch nicht geschehen.

Wenn es aber geschehen konnte, dann ist es kein

Wunden“) — „Suche daher bei einem neuen und wunder-

baren Vorkommnis den Grund zu finden, wenn du es kannst.

Kannst du es nicht, so halte es dennoch für gewiß, daß

nichts ohne Grund geschehen konnte”) —— „Wenn auch das,

was nur selten vorkommt, für ein Wunder zu gelten hat —

nun, dann ist ein gescheiter Mensch das allergröäte Wunder!“ 3)

,Wie eine Kritik des genannten taciteischen Standpunktes liest

sich das, was Cicero über die „wunderbar eingetroffenen“

Prophezeiungen sagt: „Dem Philosophen steht es übel an,

sich auf Zeugenaussagen zu stützen, die durch Zufall wahr ‘

oder aus Berechnung erschlichen und erlogen sein können.

Durch Beweise und Vernunftgründe soll er in jedem Falle

den Kausalzusammenhang aufhellen, nicht aber Erfolgs-

bestätigungen ins Feld führen, zumal solche, bei denen es

mir freisteht, den Glauben zu versagenlu) Und in Bezug

auf die — von Plutarch anerkannte, von Tacitus wenigstens

nicht ausdrücklich verworfeue — theologische Begründung

auch der absurdesten Wunder, wie sie die Stoa vertrat, macht

Cicero die sarkastische Bemerkung: „Die Stoiker sagen, bei

Genüge der Umstand beweist, daß Leute von so naiver Gläubigkeit

Wie Plutarch und Sueton es nicht kennen, obgleich sie dieselbe Quelle

i benutzten. Vgl. Nissen, Die Historien des Plinius. N. Rh.Mus. 1871, S.535.

1) De divin. II, 49: Atque hoc contra omnia ostenta valeat: nun—

quam quod fieri non potuerit esse factum; sin potuerit, non

esse mirandum.

2) ib. II, 60. 3) ib. II, 61.

4) ib. II, 27: Hoc ego philosophi non esse arbitror, testibus uti,

qui aut casu veri aut malitia falsi fictique esse possunt.

Argumentis et rationibus oportet, quare quidque ita sit, doccre,

non eventis; iis praesertim, quibus mihi liceat non credere.



42 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Gott sei kein Ding unmöglich. Hätte er doch den Stoikern

mehr Verstand geschenkt, dafä sie sich nicht überall von ihrem

bangen und kläglichen Aberglauben beherrschen ließenl“)

Wie sehr sticht von dieser klaren und sicheren Stellung-

nahme die Haltung des Tacitus gegenüber dem Wunder von

Reggio ab! Man denkt bei solch schwächlichem Schwanken

zwischen Rationalismus und Gläubigkeit unwillkürlich an jene

Geistesrichtung, deren erste Spuren E. Meyer mit Recht bereits

in der Geschichtschreibung Herodots findet, nämlich an jenen

Voltairianismus des neueren Italiens, dessen Gedankengang

etwa dahin lautet: „Etwas ist an diesen Dingen dran, wenn

wir auch nicht genau wissen, wie sie beschafi'en sind; und

möglich ist alles. Daher ist es auf alle Fälle besser, sein

Kreuz zu schlagen”) Kein Wunder, daß bei solcher Stim-

mung gegenüber Prodigien und Weissagungen, die durch die

nachfolgenden Ereignisse eine auffallende Bestätigung zu finden

' schienen, die taciteische Kritik wiederholt versagt. Während

er sich z. B. sonst gegen die überlieferten Wundergeschichten

aus dem Leben Vespasians entweder skeptisch oder reserviert

verhält?) bekommen wir plötzlich die überraschende Erklärung

zu hören, in der ich doch nicht so ohne weiteres mit Boissier“)

einen Witz erblicken möchte: „An eine verborgene, durch

Wunderzeichen und Orakelsprüche geofi'enbarte Schicksalsbe-

1) ib. II, 86: Nihil est, inquiunt, quod deus efficere non possit.

Utinam sapientes Stoicos efl’ecisset, ne omnia cum superstitiosa

sollicitudine et miseria crederent.

2) E. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte II, 256.

3) Hist. II, 78. Bedenklich ist freilich schon die zweideutige Art,

wie in dem Bericht über die wunderbaren Heilungen Vespasians die

Glaubwürdigkeit der Zeugen betont wird. Hist. IV, 81: qui interfuere,

nunc quoque memorant, postquam nullum mendacio pretium. Zur Sache

bemerkt übrigens Dieterich, man merke es der taciteischen Darstellung

an, da6 es sich um Machinationen der Priester des Serapis handelte.

Griechische und römische Religion. Archiv für Religionswissenschaft

1905, S. 500. Dazu O. Stol], Suggestion und Hypnotismus in der Völ-

kerpsychologie. 2. Auflage, 1904, S. 330 f.

4) Tacite, S. 146.



Die Weltanschauung des Tacitus. 43

stimmung Vespasians und seiner Söhne für den Kaiserthron

haben wir nach der Erfüllung geglaubt“) Es folgt daraus

ja nicht notwendig, daiä er unter diesen wir sich mitversteht.

Aber der Leser konnte es kaum anders auffassen, wenn er in

demselben Werk das Urteil des Geschichtschreibers über die

jüdischen Weissagungen auf eine von Juda ausgehende Welt-

herrschaft las. Denn Tacitus erkennt hier diese Weissagungen

als solche ausdrücklich an und sieht in ihnen — allerdings

im Gegensatz zu der national-jüdischen Deutung — einen

prophetischen Hinweis auf die Herrschaft des Vespasian und

Titusl2)

Und so finden sich auch sonst Äußerungen über Prodigia

und Omina, die ganz in einem Ton gehalten sind, als teile

Tacitus die Volksmeinung. So in der Geschichte des Claudius,

aus dessen letztem Regierungsjahre er eine Reihe von Pro-

digien mitteilt (Feldzeichen und Zelte der Truppen von „himm-

lischem“ Feuer verbrannt, ein Bienenschwarm auf dem Kapitol,

Miiägeburten von Mensch und Tier), aus denen man —— wie

er sich ausdrückt —— die drohende unglückliche Wendung der

Dinge erkannte.3) Eine Argumentation, die sich ganz ähnlich

gegen Ende der Regierungszeit Neros wiederholt, WO ähnliche

‘) Hist. I, 10: occulta fati et ostentis ac responsis destinatum

Vespasiano liberisque eius imperium post fortunam credidimus.

2) Hist.V, 13: quae ambagesVespasianum ac Titum praedixerat.

Das klingt genau so, wie der entsprechende Bericht des abergläubischen

Sueton, Vespasian 4: percrepuerat Oriente toto vetus et constans opinio,

esse in fatis, ut eo tempore Judaea profecti rerum potirentur. id de

imperatore Romano, quantum postea eventu patuit, praedictum

Judaei ad se trahentes rebellarunt etc. Vgl. übrigens auch die ganz

übereinstimmende Äußerung des Tacitus im Agricola, c. 13: monstratus

fatis Vespasianus.

3) Ann. XII, 64: mutationem rerum in deterius portendi cognitum

est crebris prodigiis. Man wundert sich dabei nur, warum nicht auch

die zufällige Häufung von Todesfällen in den Reihen der Magistrate

in demselben Jahre ebenfalls als Prodigium anerkannt, sondern nur mit

den Worten erwähnt wird: numerabatur inter ostenta deminutus

omnium magistratuum numerus quaestore aedili tribuno ac praetore et

consule paucos intra menses defunctis.



44 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Prodigien (häufige Blitzschläge, ein Komet, Miiägeburten) eben—

falls als „Anzeichen drohenden Unheils“ bezeichnet werden.1)

Einigermafäen zweideutig ist endlich auch die Art und Weise,

wie das Erscheinen der acht Adler auf der Wahlstatt an der

Weser ganz allgemein und nicht bloß im Sinne des Germanicus

als pulcherrimum augurium bezeichnet wird?) und wie das

plötzliche Leuchten der römischen Lanzen im Partherkrieg

ein „auffallendes“ Omen genannt wird, weil die Partherwafi’e

das Wurfgeschoß seila)

Hat man doch sogar den Eindruck, als ob an dieser Stelle

dem römischen Feldherrn geradezu ein Vorwurf daraus gemacht

würde, dalä er diese Vorzeichen „mißachtete“.4) Ein Eindruck,

der dadurch verstärkt wird, dalä Tacitus in der Tat bei anderer

Gelegenheit einen ähnlichen Vorwurf erhebt, der, wenn er

ernst gemeint wäre, sein kritisches Urteil ebenfalls in einem

seltsamen Lichte erscheinen ließe. Ich meine seinen Bericht

über die große Tiberüberschwemmung des Jahres 15 und über

das Schicksal eines im Senat gestellten Antrages, die sibyl-

linischen Bücher zu befragen, durch welche Opfer und Zere-

monien man den Zorn der Götter beschwichtigen und einer

Wiederholung des Unglücks vorbeugen könne. Weil Tiberius

darauf nicht eingeht und sich mit der Anordnung technischer

Vorkehrungen begnügt, nennt dies Tacitus ein „Verschleiern

göttlicher wie menschlicher Dinge“!5)

Man mag — wie gesagt —— auch bei diesen Stellen ein

ausdrückliches, persönliches Bekenntnis des Tacitus vermissen;

man mag auch im einzelnen Fall, wie z. B. gleich in dem

letztgenannten, zweifelhaft sein, ob die Ausdrucksweise des

l) Ann. XV, 47: fine anni (64) vulgantur prodigia imminentium

malorum nuntia.

2) Ann. lI, 17.

B) XV, 7: et pila militum arsere magis insigni prodigio, quia

Parthus hostis missilibus telis decertat. Hierher gehört auch der Bericht

XI, 21 über das fatale praesagium, das dem Curtius Rufus zuteil wird.

4) XV, 8. Vgl. die unmittelbar vorhergehende Erklärung des Tacitus,

dafä er nichts „Falsches“ vorbringen wollte (neque falsa prompserim).

5) Ann. I, 76: perinde divina humanaque obtegens.



Die Weltanschauung des Tacitus. 45

Tacitus nicht vielmehr durch die Absicht bedingt ist, beim

Leser die jeweilig gewünschte Stimmung hervorzurufen. Aber

der Eindruck einer gewissen Gläubigkeit bleibt eben doch;

«und dafä Tacitus sich nicht scheut, diesen Eindruck zu

erwecken, ist mindestens eine bedenkliche Konzession an die

Zeit, wenn nicht mehr. Geht doch Tacitus sogar so weit, als

Beweis für den „Aberglauben“ und die „Irreligiosität“ der Juden

den Umstand anzuführen, daE; sie es für unerlaubt hielten,

Wunderzeichen durch Schlachtopfer und Gelübde zu sühnenI‘)

All das sticht doch sehr ungünstig ab von jenem weitver—

breiteten Unglauben gegenüber den Prodigien, den noch Livius

zu konstatieren vermagg) und der damals bereits so viel er-

reicht hatte, dafä Prodigien nicht mehr öffentlich bekannt—

gemacht und von der Geschichtschreibung nicht mehr berück-

sichtigt wurden?) Ein Fortschritt, von dem Tacitus selbst

unfreiwillig Zeugnis ablegt, indem diejenigen Abschnitte seiner

Annalen, welche die Geschichte jener ersten aufgeklärteren

Hälfte des Jahrhunderts behandeln, sich vorteilhaft von den

anderen durch die Nichterwähnung der Prodigien auszeichnen,

ofl'enbar weil die hier von ihm benützten Autoren zu denen

gehörten, die nach Livius dergleichen übergingen.

1) Hist. V, 13: evenerant prodigia, quae neque hostiis neque

votis piare fas habet gens superstitioni obnoxia, religionibus'

adversa.

2) Typisch für diese Aufklärung sind Cäsar und Sallust. Siehe R.Lem—

bert, Der Wunderglaube bei Römern und Griechen l, Das Wunder bei

den römischen Historikern, ’1905, S. 48, der die Welt dieser Geschichts-

schreibung mit Recht eine „götterlose“ nennt, obwohl auch hier noch

„manchmal ein halbverwehter Laut aus der Götterwelt' nachklinge, wie

z. B. Bell. gall. l, 12, 6.

3) Livius XLIH, l3. Vgl. auch Seneca, Nat. quaest I, 1, 3. Aller-

dings tritt schon bei Livius eine gewisse Reaktion, eine Unsicherheit

gegenüber dem Prodigienglauben hervor. Vgl. die bezeichnende Äußerung

a. a. O. über den ,altertümlichen Sinn“, der ihn unwillkürlich bei der

Darstellung der alten Geschichte ergreife, und die „Scheu, das, was so

kluge Männer einer staatlichen Kontrolle unterstellen zu sollen glaubten

(die Prodigien), der Aufzeichnung in seinen Annalen unwürdig zu halten“!



46 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Allerdings ist man eben deshalb auch nicht berechtigt,

aus dem Verschweigen der Prodigien in dem bis zum Jahre

51 reichenden Teil der Annalen etwa mit Friedländer den SchluEi

zu ziehen, daß der Glaube an diese Dinge mit den Jahren

bei ihm zugenommen habe.‘) Denn diesem Glauben stehen die

Historien nicht ferner als der letzte Teil der Annalen. Man

müßte also eine Art Wellenbewegung annehmen: zuerst eine

gewisse gläubige Tendenz, dann ein Herabsinken derselben bis

auf den Nullpunkt, und am Ende Wieder eine Rückkehr zum

früheren Glauben! Eine Annahme, gegen die aber auch Wieder

verschiedene Momente sprechen. Denn einmal hängt die Er-

wähnung oderNichterwähnung von Prodigien bei Tacitus durch-

aus nicht mit einem Wechsel von Glauben und Unglauben zu-

sammen, sondern mit den Absichten des Künstlers und Dich-

ters Tacitus. Sie dienen ihm ja in erster Linie als Hilfsmittel

seiner Stimmungs- und Situationsmalerei, da in ihnen

die Spannung und Erregung der Gemüter, die Stimmung der

Gesellschaft besonders in großen entscheidenden Momenten zum

Ausdruck kam, und daher durch die Verflechtung des Prodigien—

glaubens mit der geschichtlichen Darstellung bedeutsamer Si-

tuationen und Wendepunkte der Geschichte eine starke Stei-

gerung der dramatischen Wirkung zu erzielen war. Anderseits

spricht gegen die Ansicht von Friedländer der in seiner Be-

deutung allerdings bisher auch noch nicht gewürdigte Umstand,

daß die skeptische Anschauungsweise, die alles, was sonst über

ein göttliches Weltregiment gesagt Wird, Wieder in Frage stellt,

gerade im letzten Teil der Annalen sehr entschieden hervor—

tritt, Während es umgekehrt in dem Teil der Annalen, in dem

öffentlich bekanntgegebene Prodigien fehlen, Tacitus' keineswegs

verschmäht, Vorzeichen zu berichten, die im Leben Einzelner

eine Rolle spielten?) Eine Tatsache, die der Theorie Fried-

länders von vornherein allen Boden entzieht.

l) Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms 1115, 523. Eine

Entwicklung, wie sie nach der Ansicht Lemberts (a. a. 0., S. 51) mög—

licherweise für Livius anzunehmen ist.

2) Vgl. die oben zitierte Stelle XI, 21 zum Jahre 47.



Die Weltanschauung des Tacitus. 47

Ebenso falsch ist die Theorie von Nipperdey—Andresen

(a. a. 0., S. 20), nach denen die finstere Ansicht der Historien

(I, 3) von dem auf Rom lastenden Göttergroll einer früheren

Entwicklungsstufe des Tacitus angehören soll, Während doch

dieselbe Ansicht auch in den Annalen und zwar wiederholt

geäußert erdll) Im allgemeinen läßt sich nur sagen, daEi in

der taciteischen Geschichtschreibung gelegentlich eine gewisse

Tendenz in der Richtung einer theistischen Metaphysik der

Geschichte hervortritt, dalä aber diese Tendenz durch andere

entgegengesetzte Stimmungen immer Wieder durchkreuzt oder

in den Hintergrund gedrängt wird. Das unverkennbare Er-

starken des religiösen Interesses, dem wir bei Seneca und Epiktet,

bei Fronto und Mark Aurel begegnen, tritt bei Tacitus so wenig

greifbar hervor, dalä der fromme Tillemont geradezu von ihm

gesagt hat, er habe überhaupt keine Religion besessen! Wie

wenig das religiöse Moment für seine Weltansicht zu bedeuten

hatte, das sehen wir recht deutlich nicht bloß an den Kon-

sequenzen, die er aus seiner Vorstellung vom Zufall zog,

sondern fast mehr noch an der ausgeprägt fatalistischen

Stimmung, die das Gefühl der Ohnmacht gegenüber einer Welt

voll Zufälligkeiten so häufig auslöst und die sich auch bei

Tacitus gelegentlich sehr intensiv fühlbar macht.

Man hat nicht ganz mit Unrecht gesagt, daß „die Not-

wendigkeit der Pol ist, in dessen Richtung sich die Nadel

des Geistes einstellen mufä, wenn sie zur Ruhe kommen 3011“?)

Und es ist eine bekannte psychologische Erscheinung, daß die

intensive Empfindung der Wandelbarkeit des Lebens sehr leicht

auf den Gedanken der Notwendigkeit führt. Je zufälliger und

willkürlicher der Verlauf des Daseins ist, um so leichter er—

scheint es dem Ohnmachtsgefühl des Einzelnen als ein Ver-

hängnis. Warum sollte das Problem der uralten Sphinx nicht

möglicherweise auch so zu beantworten sein, dalä hinter dem,

was uns als Zufall erscheint, in letzter Instanz eine höhere Not-

wendigkeit sich verbirgt? Und lehrte nicht die Erfahrung des

1) IV, 1; XVI, 16. Siehe oben S.30.

2) Windelhand, ai a. 0., S. 22. Vgl. Seneca, de prov. 5, öff.



48 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Historikers selbst, dafä so manches, was bei der Betrachtung

im einzelnen den Eindruck der Zufälligkeit machte, in einem

größeren Zusammenhang gesehen diesen Charakter der Zufällig-

keit verlor und sich als innerlich wohlbegründet, ja notwendig

herausstellte? Hatte doch schon Polybios —- beeinflußt durch

den strengen Determinismus der Stoa —— gegen die vulgäre

Überspannung des Zufallsbegriffes geltend gemacht, daß es

jedenfalls ein ursachloses Geschehen nicht gibt, dafä alles Ge-

schehen einen hinreichenden Grund voraussetzt.‘) Welches aber

ist die letzte Ursache, der Urgrund aller Dinge, wenn man in

der Geschichte keine Theodizee sehen wollte? Hier taten sich

Tiefen auf, die ein leidenschaftliches, von der Unruhe des Warum-

fragens gequältes Gemüt, in dem fatalistische Schwermut mit

einem gewissen mystischen Zug sich einte, leicht in die Irre

führen konnten.

Hat doch diese für den Verfall des antiken Geisteslebens

so bezeichnende mystische Strömung bereits innerhalb des

Hellenismus zu Verirrungen geführt, die aller Bildung und

Aufklärung Hohn sprachen und den lichten hellenischen Geist

in ein Gespinnst von Wahnideen verstrickten, das Jakob Burck-

hardt sehr treffend als eine „förmliche Verfinsterung alles Über-

sinnlichen‘ bezeichnet hat?) Es ist jene astrologische Pseudo-

Wissenschaft, die den Hellenen zwar schon früher bekannt ge-

wesen, aber doch erst in der Zeit des Hellenismus eine größere

Verbreitung gewann. In dieser Zeit, in der das Gefühl der

Unsicherheit alles Erdenloses gerade auf den Hochstehenden

lastete, vermochte der kritische Geist gegen die blinde Begier, die

Zukunft vorauszuwissen und vorauszubestimmen, und gegen die

l) II, 38, 5: 6577.01! cf); nian icäv Mysw oÜÖa/ub; div €237 ‚79.6an (paülov

ydg. aiu'av öe ‚uäüov Cnteiv' Zweig ydg 11115177; OI’J'IE "In! zazä lo’yov

ot’ite növ ‚nagä Äo’yov 87ml Öoxoüvtwv 0136511 ofo’v 13 avirrsisoüfia'ac. Vgl.

Plutarch, de plac. philos. I, 29; Den Zufallsbegrifi' selbst gibt er freilich

nicht auf, wie diejenigen Stoiker, die darin nur einen Lückenbüfiscr

unseres Wissens sahen. — Vgl. XXXII, 16, 3, WO der Zufall Wieder bis

zu einem gewissen Grad zugelassen wird.

2) a. a. 0., S. 248, allerdings in Bezug auf die Astrologie der Re-

naissance. Aber es gilt auch für die Antike.



Die Weltanschauung des Tacitus. 49

vom heißen Wünschen beflügelte Phantasie nicht mehr das

Feld zu behaupten. Man denke nur an die höchst „unphilo—

sophischen Zugeständnisse“,1) die sogar die Philosophie, die

Stoa', so z. B. ein Poseidonios, „der große Beschützer aller

okkulten Wissenschaften“, der Mantik und der Schicksalserkun-

dung aus den Sternen gemacht hat! Selbst der Höchstgebildete

und der allem sonstigen Glauben Entwachsene nahm vorlieb

mit einer Ergänzung aus dem Aberglauben, wenn ihre Leiden-

schaftlichkeit beim Ungewissen nicht stehenbleiben wollte?)

Auch auf diesem Gebiete ist die Kraft abhanden ge-

kommen, sich der Umarmung des Orients zu entziehen.

Eine Erscheinung, die sich dann infolge ähnlicher geschicht-

licher Zustände bei dem Menschen der römischen Kaiserzeit,

wie bei dem der Renaissance wiederholt hat.

_ Zwar last noch Cicero den Hortensius sagen: „Da kommen

die Stoiker und behaupten, alles geschehe, wie das Schicksal

will. Dasselbe meinte auch meine Großmutter; meine Mutter

nicht —— sie war ein gescheites Weib”) Und von der Astro—

logie sagt er: „Wie oft habe ich diese Sternenschauer dem

Pompejus, Crassus, selbst Cäsar prophezeien hören, sie würden

im hohen Alter, umgeben von den Ihrigen, im Glanze ihrer

Taten sterben. So kann ich mich nur wundern, daß es noch

immer Leute gibt, die diesen täglich durch den Erfolg wider—

legten “’ahrsagungen Glauben schenken.“ 4) Aber schon Plinius

sagt von der römischen Gesellschaft seiner Zeit, in der sich

die „Chaldäer“ ebenso überall eingenistet wie in der griechischen,

J) Mommsen, a. a. O. II, 424. Überhaupt muß man bei der Be-

urteilung der Geschichtsschreiber stets berücksichtigen, was alles eine

Philosophie wie die Stoa an Aberglauben sich gefallen ließ. Selbst von

Panätios, dem einzigen Stoiker, von dem berichtet wird, dafs er den Vor-

bedeutungen, Weissagungen und der Astrologie skeptisch gegenüberstand,

muß Cicero zugestehen, da55 er sich zu einer grundsätzlich ablehnenden

Stellung nicht emporzuschwingen vermochte. Div. I, 3, 6: nec tarnen

ausus est negare vim esse divinandi, sed dubitare se dixit!

2) J. Burckhardt, a. a. 0., S. 239 ff. mit Bezug auf den Menschen der

Renaissance, der hier dem hellenistischen Menschen durchaus entspricht.

s) Hort. fr. 103. 4) De divin. II, 99.

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. bist. Kl. Jahr-5.1910, l. Abh. 4



50 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

daß die Astrologie Gebildete und Ungebildete in gleich un-

widerstehlicher Weise in ihren Bannkreis zog.‘) Eine Be-

hauptung, zu der es einen traurigen Beleg bildet, dalä nicht

nur ein Senecaf) sondern selbst der größte Geschichtschreiber

Roms, der freilich zugleich auch sein größter Dichter war, der

dämonischen Gewalt dieses phantastischen Wahngebildes sich

nicht ganz zu entziehen vermocht hat!

Bis zu einem gewissen Grad kommt ja allerdings auch

hier der Kritiker in Tacitus zum Wort. Er äußert sich scharf

über die jugendliche Gedankenlosigkeit und Leichtgläubigkeit,

die sich mit den Vorspiegelungen der Chaldäer, mit den My-

sterien der Magier und mit Traumdeutern befasse.3) Und er

nennt die Astrologen eine Menschenklasse, die an den Macht—

habern zu Verrätern, an den Emporstrebenden zu Betrügern

werde, die man aus Italien immer Wieder verweisen und doch

immer behalten werdel‘) Aber an anderen Stellen erhält man

dann doch den Eindruck, daß er der Astrologie an sich eine

gewisse Berechtigung nicht ganz abzusprechen wagt. Der Be-

richt über die Art und Weise, wie der Kaiser Tiberius auf

Grund dieser „Wissenschaft“ dem Galba den Thron prophezeite

1) N. h. II, 7, 23: Pars alia et hanc (sc. Fortunam) pellit astroque

suo eventus adsignat nascendi legibus semelque in omnis futuros umquam

deo decretum, in reliquom vero otium datur. Sedere coepit sententia haec

pariterque et eruditum volgus et rude in eam cursu vadit.

Vgl. die bezeichnenden Beispiele, die Tacitus für den Sternenglauben

anführt. Hist. I, 22 (Otho), II, 4 (Titus), II, 78 (Vespasian), Annalen VI,

20 fl’. (Tiber), XIV, 9 (Agrippina d. J.). — Dazu über die allgemeine

Sucht, überall Vorbedeutnngen zu sehen, Hist. II, 91: apud civitatem

cuncta interpretantem funesti ominis Ioco acceptum est etc.

2) Consol. ad Marciam 18, 3: videbis quinque sidera . .. ex horum

levissimis motibus fortunae populorum dependent et maxima ac minima

proinde formantur, prout aequum iniquumve sidus incessit. Cf. Nat.

quaest. II, 35 f. und Epistol. 77, 12.

3) Ann. II, 27: . . . iuvenem improviduni et facilem inanibus ad

Chaldaeorum promissa, magorum sacra, somniorum etiam interpretes

impulit.

4) Bist. I, 22: genus hominum potentibus infidum, sperantibus fallax,

quod in civitate nostra et vetabitur semper et retinebitur. Multos secreta



Die Weltanschauung des Tacitus. 51

und wie Tiberius selbst zu dieser Kenntnis der Zukunft gelangte,

ist ganz so gehalten, als sei die Astrologie möglicherweise

wohl imstande, eine solche Kenntnis zu verschafl’enll) Wenn

Tacitus am Schlufä dieses Berichtes darauf hinweist, daä die

meisten Menschen sich den Glauben an eine schon mit der

Geburtsstunde gegebene Schicksalsbestimmung nicht rauben

ließenf) weil nach ihrer Ansicht für diesen Glauben klare

Beweise aus Vergangenheit und Gegenwart vorlagen, und wenn

er selbst gewissermaßen bestätigend auf die Vorherverkündigung

der Herrschaft Neros durch den Sohn jenes Astrologen hin—

weist?) so erinnert das bedenklich an die Art, wie er gegen—

über einer „guten Beglaubigung“ auf die Kritik des Wunders

verzichtet.

Wird doch das, was hier immerhin nur als Möglichkeit

erscheint, an einer anderen Stelle ziemlich unzweideutig fast

wie eine Tatsache behandelt! Es wird dort nämlich berichtet,

Poppaeae mathematicos pessimum principalis matrimonii instru men-

tum habuerant. Vgl. auch die poetische Verherrlichung der Astrologie

in dem dem Kaiser Tiber gewidmeten Gedicht des sog. Manilius, das

den Zusammenhang zwischen Sternen und Menschenschicksal in der

bekannten ’Weise mit der Wesensverwandtschaft zwischen irdischer und

himmlischer Natur motiviert.

1) Ann. VI, 20 über das „praesagium“ Tiberii de Servio Galba. ——*

Et tu Galba — sagt Tiber — quandoque degustabis imperium; und

Tacitus fügt hinzu: seram ac brevem potentiam significans, scientia

Chaldaeorum artis, cuius apiscendae otium apud Rhodum magistrum

Thrasullum habuit, peritiam eius hoc modo expertus etc. Vgl.

auch VI, 46.

2) Eine interessante Bestätigung ist die Tatsache, dafi sich im 1. Jahr-

hundert n. Chr. die Zahlung der Tage nach den sieben Planeten-

göttern durchsetzte (d. h. in der bei den Astrologen üblichen Reihen-

folge) und im 2. Jahrhundert ein Ptolemäos als Systematiker dieser

Trugwissenschaft auftrat. Vgl. ferner die astrologischen signa, d. h.

Nativitätszeichen der Legionen und die Darstellung der Apotheose des

Antoninus und der Faustina auf der Antoninssäule, die einen Genius

zeigt, der in der linken Hand einen von einer Schlange umringelten

Himmelsglobus trägt, der das Horoskop der Konsekrationsstunde angibt.

3) Ann. VI, 22: ceterum plurimis mortalium non eximitur, quin

primo cuiusque ortu ventura destinentur; sed quaedam secus, quam

4*



52 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

im Jahre 26 n. Chr., als Tiberius Rom verließ, um sich in

die Einsamkeit nach Capri zurückzuziehen, hätten die Astro-

logen verkündigt, dafä durch die Konstellation, unter der die

Abreise erfolgt war, jeder Gedanke an eine Rückkehr Tibers

ausgeschlossen sei.1) Eine Aussicht, die viele zu ihrem Ver-

derben fälschlich auf ein baldiges Lebensende gedeutet hätten,

da sie „den unglaublichen Fall nicht voraussehen konnten, daß

Tiberius elf Jahre lang freiwillig die Vaterstadt meiden würde“.

Nachher aber „zeigte es sich“, — fügt Tacitus hinzu, — wie

nahe der Irrtum an die Wissenschaft grenzt und wie sehr sich

die Wahrheit in Dunkel hüllen kann. Denn da6, er nicht

mehr nach Rom zurückkehren würde, war nicht von un-

gefähr gesagt! In allem anderen aber wußten sie nichts?)

Also bis zu einem gewissen Grad war in diesem Fall auch

nach Tacitus eine Kenntnis möglich und tatsächlich vorhanden!

Er unterliegt, wie so viele andere, dem Eindruck der Wissen-

schaftlichkeit, den die Astrologie schon durch die Umständlich-

keit und scheinbare Genauigkeit ihrer Berechnungen allerdings

zu erwecken vermochte?) In der Tat wird an verschiedenen

Stellen das Schicksal des Einzelnen, wie ganzer Völker und

Roms selbst von einer unabänderlichen Vorherbestimmung, vom

„Los der Geburtsstunde“ oder vom „Fatum“ abhängig gedachtf)

dicta sint, cadere fallaciis ignara dicentium: ita corrumpi fideni artis,

cuius clara documenta et antiqua aetas et nostra tulerit.

Quippe a filio eiusdem Thrasulli praedictum Neronis imperium in

tempore memorabitur, ne nunc incepto longius abierim.

1) Ann. IV, 58: ferebant periti caelestium iis motibus siderum

excessisse Roma Tiberium, ut reditus illi negaretur.

2) ib.: mox patuit breve confinium artis et falsi, veraque

quam obscuris tegerentnr. Nam in urbem non regressurum haud

forte dictum: ceterorum nescii egere Die bekannte, z, B. auch von

Poseidonios vertretene Logik, die das, was bei solchen Prophezeiungen

nicht eintrifi‘t, aus der Fehlbarkeit der Wissenschaft erklärt.

3) Das hat mit Recht betont F. v. Bezold, Astrologische Geschichts-

konstruktion im Mittelalter. Deutsche Zeitschrift für Geschichtswissen-

schaft 1892, S. 30.

4) Hist. I, 10: occulta fati credidimus. I, 18: seu quae

fato manet, quamvis significata non vitantur. I, 50: velut ad perdendum



Die Weltanschauung des Tacitus. 53

Wenn dabei die zu Grunde liegende Anschauungsweise mehr in

der Form eines allgemeinen und unbestimmten Fatalismus, als in

spezifisch astrologischem Gewand auftritt, so kommt das im

Endergebnis auf das gleiche hinaus. Denn 0b fatum oder Ster-

nenschicksal, —— es ist immer das gleiche absolute Schicksalfl)

Was kann nun aber für diesen Fatalismus der Götterwille

und die göttliche Strafgerechtigkeit noch bedeuten”) Und ist

es nicht psychologisch sehr einleuchtend, wenn z. B. Sueton

den religiösen Indifi'erentismus des Tiberius mit seinen astrolo-

gischen und fatalistischen Ansichten in Zusammenhang bringt? 3)

Auch bei Tacitus ist es kaum viel anders! Indem auch er

solchen Ansichten Raum gibt, dokumentiert er nur von neuem,

wie unsicher und schwankend sein religiöses Bewufätsein ist,

so unsicher und schwankend, wie überhaupt das ganze Ver-

halten, das er —— ein echtes Kind seiner Zeit! — gegenüber

diesen Problemen zeigt.

Es ist ein Hinundhertasten zwischen den verschiedensten

Möglichkeiten, die je nach Bedarf und Stimmung entweder als

wirklich angenommen oder wieder in Frage gestellt werden.

Die Faktoren, die das Menschenschicksal bestimmen sollen,

wechseln bei ihm wie Wandelbilder, und das unsichere Halb-

dunkel, in das sie mitunter wie geflissentlich gehüllt sind, —

man denke nur an die Berichte über die Astrologie! — entspricht

nur zu sehr der Unsicherheit der ganzen Grundanschauung!

Ein Eindruck, der noch gesteigert wird durch die geschilderte

konventionelle Verwertung der Götter des Volksglaubens, die,

imperium fataliter electos. Cf. I, 71. lI, 69: principium interno

simul externoque bello parantibus fatis. 82: nihil arduum fatis. —

Ann. IV, 20: . . . fato et sorte nascendi ut cetera etc. — Germ. 33, Agr. 13.

1) Daher ist ja auch die stoische eiuagys'wy schließlich identisch mit

Sternenschicksal geworden. S.'Boll, Jbb. f. Phil., Suppl. XXI, 55.

2) Tiber 69: circa deos ac religiones neglegentior, quippe addictus

mathematicae persuasionisque plenus, cuncta fato agi.

3) Der Kompromiß zwischen Fatum und Vorsehungsglaube, wie ihn

z. B. Seneca vertritt (de prov. 5,6), konnte natürlich Tacitus nicht-

befriedigen.



54 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

sowenig es dem Historiker Ernst damit ist, doch seine Grund—

anschauung noch unsicherer erscheinen lälät, als sie es in

Wirklichkeit war.

Auf der einen Seite soll das Menschenleben ein Spielball

des blinden Ungefähr sein, dann soll es wieder ganz und gar

einbeschlossen sein in die absolute Gesetzmäßigkeit einer Schick-

salsfügung, die mit eherner Notwendigkeit sich durchsetzt!

Und ein drittes Mal wieder soll es durch Zufall und Notwen-

digkeit zugleich bestimmt sein.1) Und während anderseits in

dieser entgötterten Welt des Zufalls oder der Notwendigkeit

für ein Eingreifen der Gottheit so wenig Raum mehr bleibt,

daß die Götter gewissermaßen aus der Not eine Tugend machen

und jenseits von Gut und Böse in absoluter sittlicher Indifferenz

dem Verlauf der Menschengeschichte zusehen?) werden die-

selben Götter wieder als machtvoll eingreifende Gestalten hin-

gestellt, die unbehindert durch Zufalls- oder Schicksalsmacht

nach ethischen Motiven handeln, wobei sie dann freilich auch

ihrerseits so wenig folgerichtig verfahren, daä demselben Volk,

das dauernd unter dem Bann des Götterzornes stehen soll,

gelegentlich auch —— völlig unvermittelt —— die Huld der

Götter lächelt, ohne dalä dies irgendwie durch eine Änderung

in dem moralischen Verhalten des Volkes motiviert \vä‚re.3)

Tacitus selbst hat es einmal unwillkürlich zugeben müssen,

dalä die verschiedenen Vorstellungen über den Sinn des Ge-

1) Germ. c. 33: urguentibus imperii fatis nihil iam praestare for-

tuna maius potest quam hostium discordiam.

2) Wie sehr für das natürliche Denken die genannten drei Möglich-

keiten sich gegenseitig ausschlossen, zeigt Seneca, ep. 16, 5: sive nos

inexorabili lege fata constringunt, sive arbiter deus universi cuncta

disponit, sive casus res humanas sine ordine inpellit et iactat, philo-

sophia nos tueri debct. haec adhortabitur, ut deo libenter pareamus,

fortunae contumaciter. haec docebit, ut deum sequaris, feras casum.

3) S. oben S. 29. Man fragt auch vergeblich, wie mit dem durch

den sittlichen Verfall verschuldeten Götterzorn das im Agricola 3 und

Hist. I, 1 gepriesene Glück der Zeiten unter Nervs, und Trajan verein»

bar ist. Das „corruptissimum saeculum" (Hist. III, 37) findet doch nicht

mit dem Tod eines Herrschers sofort seinen Abschluß!



Die Weltanschauung des Tacitus. 55

schehens, die sich in seinen Schriften finden, durch eine Kluft

voneinander getrennt sind, die unüberbrückbar ist. Die Art

und Weise, wie er einmal in den Annalen fatum und fors

einander gegenüberstellt, enthält das unzweideutige Geständnis,

daß sein Zufallsbegrifl‘, der hier geradezu zu der Vorstellung

einer absoluten Zufälligkeit überspannt wird, und seine fata-

listische Schicksalsidee in unvereinbarem Widerspruch stehen,

dafä es bei seiner Formulierung der beiden Begriffe nur ein

Entweder—oder geben kann. Aber gerade da, wo diese Er-

kenntnis durchbricht, tritt auch die ganze Unklarheit seines

Standpunktes drastisch zutage. Die Alternative: absolute

Zufälligkeit oder absolute Notwendigkeit wird wohl ge—

stellt, aber einer Entscheidung mit dem Hinweis auf die Wider-

spruchsvolle Behandlung des Problems von seiten der Philo-

sophen einfach ausgewiche11.‘) Und doch wäre nach dem ganzen

bisherigen Entwicklungsgang des kausalen Denkens die Er—

kenntnis so überaus nahe gelegen, dafä die Fragestellung:

Zufall oder Notwendigkeit von vornherein eine falsche war,

da ja an denselben Ereignissen sowohl der Zufall, wie die

Notwendigkeit beteiligt sein kann. Kein Wunder, da6 bei dieser

prinzipiellen Unklarheit? Tacitus dieselbe Frage, die er hier

als eine durchaus offene behandelt, im Verlaufe seiner ge-

schichtlichen Darstellung mit der gleichen Sicherheit das eine

Mal so, das andere Mal anders entschieden hatla)

V 1) Ann. VI, 22: sed mihi haec ac talia audienti in incerto iudi-

cium est, fatone res mortalium et necessitate immutabili an forte

volvantur.

2) Die übrigens nur zu begreiflich ist, wenn man bedenkt, dalä die

verschiedenen sich widersprechenden Theorien der griechischen Philo-

sophen über Möglichkeit und Notwendigkeit, über die z‚ B. Cicero, de

fato referiert, noch heute ihre Vertreter haben, weil eben eine definitive

Entscheidung noch nicht erfolgt ist.

3) Übrigens teilt auch diesen eklektischen Zug die Historie mit der

Zeitphilosophie. Vgl. z. B. Seneca, von dem Zeller (a. a. 0., S. 712) mit

Recht bemerkt, daß er sich bisweilen sehr unsicher über die gleichen

Gegenstände ausspricht, über die er sonst im Ton der vollen dogmatischen

Überzeugung zu reden pflegt!



56 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Eine Verwirrung, die noch dadurch gesteigert wird, da6

Tacitus durch sein Innerstes dazu gedrängt wurde, gegenüber

Fatum und Sternenglauben die Frage der menschlichen Freiheit

und Selbstbestimmung aufzuwerfen und so das Problem noch

mehr zu komplizieren. Es drängt sich ihm, — um seine eigenen

Worte zu gebrauchen, — der Zweifel auf, ob das Fatum und

das Los der Geburtsstunde wie über alles andere(!)‚ so auch

über der Fürsten Gunst und Ungunst entscheidefl) oder ob

nicht etwa doch auch auf die eigene Entscheidung etwas an-

kommt, so dafä man, die Mitte haltend, zwischen schroffem

Trotz und häfilicher Unterwürfigkeit eine von Ehrgeiz und

Gefahren freie Bahn wandeln könne?) Eine Reflexion, die

sofort die Frage herausfordert: Wenn man das eigene Geschick

unter den allerschwierigsten Verhältnissen, wo es sich nur zu

oft um Sein oder Nichtsein handelt, mit solcher Freiheit ge—

stalten kann, —— und Tacitus gibt ja nicht nur im Hinblick

auf das von ihm angeführte Beispiel des Lepidus diese Mög—

lichkeit ausdrücklich zu, sondern erklärt es auch im Agricolaa)

1) Das ist die Ansicht, die Seneca, de prov. 5, 5 vertritt. Fata nos

ducunt et quantum cuique restet prima nascendi hora disposuit.

2) Ann. IV, 20: unde dubitare cogor, fato et sorte nascendi, ut

cetera, ita principum inclinatio in hos, offensio in illos, an sit aliquid

in nostris consiliis liceatque inter abruptam contumaciam et

deforme obsequium pergere iter ambitione ac periculis vacuum.

Cf. Seneca, Nat. quaest. IV, 20, 12: dicam qnemadmodum manente fato

aliquid sit in hominis arbitrio.

3) C. 42: . . . non contumacia neque inani iactatione Iibertatis famam

fatumque provocabat. Ähnlich auch von dem Pontif'ex L. Piso unter

Tiber, Ann. VI, 10. Vgl. auch die Charakteristik des Memmius Regulus

(unter Nero), Ann. XIV, 47. Nebenbei bemerkt ist es mit dem hier

vertretenen Standpunkt nicht vereinbar, wenn Ranke, a. a. O. behauptet,

daß das Ideal des Tacitus der Würdenträger gewesen sei, welcher sich

der Macht, die über ihm ist, und die ihn jeden Augenblick vernichten

kann, mannhaft widersetzt". Jedenfalls hätte Taeitus nicht mit Goethe

sagen können: Allen Gewalten

Zum Trutz sich erhalten

Nimmer sich beugen

Kräftig sich zeigen

Rufet die Arme

Der Götter herbei.



Die Weltanschauung des Tacitus. 57

geradezu für eine Tatsache, dafä man durch Mäßigung und

Vorsicht auch unter schlechten Fürsten ein großer Mann sein

könne, —— wie steht es da mit der Unabwendbarkeit des Schick-

sals und dem Los der Geburtsstunde?

Nun erwähnt allerdings Tacitus einen Ausweg, auf dem

man die Versöhnung von Freiheit und Notwendigkeit versucht

habe, nämlich die stoische Ansicht, die einerseits eine vom

Sternenlauf unabhängige, durch die natürliche Ordnung und

Verkettung der Dinge von Anfang an vorausbestimmte Not-

wendigkeit annahm, anderseits eine gewisse Entschlufäfreiheit

des Menschen anerkannte, vermöge deren er seinen Lebensweg

selbst Wählen könne und erst dann jener unwandelbaren

Notwendigkeit des allgemeinen Verlaufs der Dinge verfalle,

wenn die Wahl getroffen sei. 1) Allein es ist fraglich, ob

Tacitus sich diese Ansicht auch nur vorübergehend angeeignet

hat, wie Ranke anzunehmen scheint. Und wenn er es getan

hat, so hat er sie gewiß sehr bald wieder aufgegeben. Denn sie

konnte nur neue Widersprüche und neue Unklarheiten schaffen l z’)

Zunächst ist es ein elementarer Irrtum, der allerdings in

der historischen Methodenlehre bis in die Gegenwart nach-

wirkt, wenn man in dieser Weise individuelles, persönliches

Handeln ohne weiteres mit „freiem“ Handeln und Determiniert—

heit ohne weiteres mit Gesetzmäßigkeit identifiziert, und wenn

man dann das individuelle Handeln, welches Folge der Freiheit

sei, in einen absoluten Gegensatz stellt zur mechanischen Kausa-

lität jenes gesetzmäläigen Geschehens; — während für den

Historiker immer nur der Gegensatz zwischen zweckvollem

menschlichen Handeln auf der einen Seite und den durch Natur

und geschichtliche Konstellation gegebenen Bedingungen

l) Ann. l7, 22: Contra alii fatum quidem ingruere rebus putant,

sed non e vagis stellis rerum apud principia et nexus naturalium can-

sarum; ac tarnen electionem vitae nobis relinquunt, quam ubi elegeris,

certum imminentinm ordinem. Vgl. Plutarch, de placit. philos. 27 u. 29.

2) Tacitus selbst hat übrigens gelegentlich menschliche Entschluß-

freiheit und Notwendigkeit scharf geschieden. Vgl. z. B. Dial. c. 17: si

eum . . . vel captivitas vel voluntas vel fatum aliquod in urbem

pertraxisset.



58 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

dieses Handelns auf der anderen Seite in Frage kommen kann.1)

Dazu welch ein Widerspruch! Das ganze Gebiet des Geschehens

in ein von der Notwendigkeit beherrschtes und ein der Frei-

heit anheimgegebenes geschieden und dann doch wieder jener

metaphysische Einschlag in die Kette des geschichtlichen Ver—

laufes: die Zulassung göttlicher oder auch siderischer Einflüsse,

die dem einen Gebiet den Charakter einer immanenten Not-

wendigkeit, dem anderen den der Freiheit ohne weiteres

wieder nehmen. Ein Widerspruch, dem freilich auch andere

und große Historiker, Wie z. B. kein Geringerer als Ranke,

nicht ganz entgangen sind, wenn sie den schwankenden Boden

der historischen Metaphysik betraten?)

Ähnlich liegt die Sache bei dem von Tacitus in demselben

Zusammenhang erwähnten Versuch der Moralphilosophie durch

die Umwertung der Begriffe Glück und Unglück wenigstens

die in dem ethischen Postulat einer Vergeltung von Gut und

Böse liegenden Schwierigkeiten der Schicksalsidee aus der Welt

zu schaffen. Denn er hat zwar gelegentlich einen Anlauf in

dieser Richtung gemacht, indem er einmal — ganz im Sinne

Senecas und der Stoa — als echte Güter nur die sittlichen

Güter anerkennt 3) und mit einer gewissen Ironie von denen

spricht, die die Armut als das größte Übel ansehen?) Allein

er ist viel zu sehr Römer und Aristokrat, als da12} er die volle

Konsequenz dieser Anschauung gezogen hätte?) In demselben

Kapitel des Agricola, in dem er das sittlich Gute als das Gute

l) Dies hat sehr treffend Max Weber betont: Roscher und Knies und

die logischen Probleme der historischen Nationalökonomie. Schmollers

Jahrbuch für Gesetzgebung 1905, S. 1326.

2) Das hat in Bezug auf Ranke nachgewiesen W. Freytag, Über

Rankes Geschichtsauffassung und eine zweckmäßige Definition der Ge-

schichte. Archiv für systematische Philosophie 1900, Bd. 6, S. 130.

3) Agricola 44. 4) Ann. XIV, 40.

5‘) Wie wenig konsequent ist in diesem Punkt auch Seneca, der

einmal in hohen Worten versichert, daß die Verbannung kein Übel und

für den Weisen jedes Land ein Vaterland sei, und der sich dann über

das eigene Exil in ganz Würdelosen Klagen ergeht! Ad Polyb. 2, l;

13, 3; 18, 9.



Die Weltanschauung des Tacitus. 59

schlechthin feiert, preist er es als hohes Glück seines Helden,

dafä derselbe „bis an sein Ende im Besitz von Gattin und

Tochter, ungemindert in der äußeren Stellung auf der Höhe

seines Ruhmes, um keinen Verwandten und Freund ärmer ge-

worden, den Dingen, die da kommen sollten (unter Domitian!)‚

entronnen war“. Eine Auffassung, die dem Schicksal wahrlich

Angriffspunkte genug übrig lälät und jedenfalls von der Illusion

gründlich entfernt ist, dalä der Weise gegen alles äußere Schicksal

gewafl‘net sei. Wie wenig stimmt endlich zu der Lehre, daß

dem WVeisen ein wirkliches Übel nicht zustoläen kann, die Er-

bitterung über das Leiden der Schuldlosen, die sich bis zu

einer Anklage gegen die sittliche Gleichgültigkeit der Götter

versteigt und den Geschichtsschreiber all das vergessen läfät, .

was er sonst über diese Götter und ihre sehr energische sitt—

liche Reaktion gegen Unrecht und Sünde gesagt hat!

Und dabei geht der Mangel an Folgerichtigkeit so weit,

dafä gelegentlich allen Ernstes ein Problem aufgeworfen wird,

das die Begriffe der Schuld und der sittlichen Verantwortlich—

keit, der menschlichen Selbstbestimmung überhaupt seinerseits

wieder in Frage stellt! Im Hinblick auf die günstigen Ver—

änderungen, die Tacitus im römischen Luxusleben seit den

Zeiten Vespasians beobachtet, kommt ihm nämlich der Gedanke,

ob „sich nicht Vielleicht in allen Dingen die Welt in einem

gewissen Kreislauf bewegt, so da13, wie bei den Jahres-

zeiten, so auch in den Sitten ein regelmäßig wiederkehren-

der Wechsel stattfindet“.1) Es wäre also das „corruptissimum

saeculum“ populi Romani und jede sonstige Entwicklungsphase des

Menschen- und Völkerlebens lediglich das notwendige Ergebnis

eines unabänderlichen periodischen Prozesses! Was hatte

es da noch einen Sinn, von Schuld und Götterzorn zu reden?

l) Ann. lll, 55: nisi forte rebus cunctis inest quidam velut or-

bis, ut, quemadmodum temporum vices, ita morum vertantur. Vgl. zu

dieser Lehre von dem Kreislauf, den nach der Ansicht der Stoa die ge-

samte Natur in ihrer ewigen Entwicklung immer von neuem wieder-

holt, und der wir auch in der Geschichtsschreibung des Polybios (710).:-

ma'w ävaxünlwmg! Vl, 9, 10) begegnen, Hirzel, Ciceros philos. Schriften

ll (2), S. 871.



60 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Um nun aber die Verwirrung noch größer zu machen,

wird schließlich bei den verschiedensten Gelegenheiten dem

Leser die freie Wahl gelassen, welche von den verschiedenen

Kausalerklärungen, die natürliche oder übernatürliche, die Deu-

tung aus Zufall, Fatum oder Götterwillen er vorziehen will!

Oder der Geschichtsschreiber selbst wechselt mit seinen Moti-

vierungen, indem dieselben Ereignisse einmal in dieser und

dann in diametral entgegengesetzter Weise erklärt, in anderen

Fällen wieder die verschiedenen Erklärungsweisen einfach kom-

biniert werden.

So wird die durch Sejans Emporkommen veranlaßte Ver—

schlimmerung in dem Regierungssystem Tibers zuerst als ein

Werk der Fortuna und unmittelbar darauf als Folge des Götter-

zorns bezeichnet.1) —— Daß im Jahre 24 ein Sklavenkrieg in

Unteritalien schon im Keim erstickt werden konnte, erscheint

„wie eine Gnade der Götter“,9) nachdem vorher die Ursache,

das Erscheinen zweier Kriegsschiffe, als etwas rein Zufälliges

anerkannt war. ——- Die Ursache der Abneigung Neros gegen

seine Gattin Octavia soll entweder „Verhängnis“ oder der Reiz

des Unerlaubten gewesen sein;3) — ähnlich wie das Verhalten

des Senators Junius Rusticus in der Sache der Witwe des

Germanicus entweder „das Werk eines ihn treibenden Verhäng—

nisses oder die Folge übelangebrachter Schlauheit sein soll“‚‘*)

und wie an einer anderen Stelle die Verwegenheit von Messalinas

Buhlen Silius sich entweder aus einer vom Schicksal ver—

hängten Sinnesbetörung oder aus bewufäter Herausforderung

der Gefahr erklären 3011.5) Dafä der Kaiser Galba die Vor-

zeichen seines Sturzes unbeachtet ließ, wird zunächst rein

psychologisch aus seiner Verachtung derartiger „Zufälligkeiten“

erklärt, aber dann sofort eine andere Deutung hinzugefügt, die

dahin lautet, daEs man eben dem vom Verhängnis Beschiedenen

nicht entrinnen könne, auch wenn es sich durch Vorzeichen ge—

 

1) Ann. IV, l. z) ib. IV, 27: velut munere deum.

3) ib. XIII, l2.

4) ib. V, 4: fatali quodam motu seu prava sollertia.

5) ib. XI, 26: fatali vecordia.



Die Weltanschauung des Tacitus. 61

ofi'enbart.l) Auch die bereits erwähnte Episode aus der Ge-

schichte Neros, die Szene im Vestatempel, gehört hieher, wo

man gleichfalls zwischen der psychologischen und der theo-

logischen Erklärung die Wahl hat?)

Eine seltsame Mischung von natürlichem und übernatür—

lichem Pragmatismus findet sich Ann. I, 55, wo Varus durch

das Fatum und den gewaltigen Arm des Arminius zu Fall

gebracht wird?) und XII, 43, wo von einer Rom bedrohenden

Hungersnot die Rede ist, die dann durch die groiäe Gnade der

Götter und die Milde des Winters abgewehrt Wirdf) Eine

Kausalerklärung, die merkwürdig absticht von der im gleichen

Zusammenhang gemachten Bemerkung, dafä „jetzt das Leben

des römischen Volkes den Zufälligkeiten der Seefahrt preis-

gegeben sei“'.5) Wenn die Versorgung Roms von einem blinden

Zufallsspiel der Winde und Wellen abhing, was hatten dann

dabei noch die Götter zu tun?

Den Höhepunkt aber erreicht das Hin— und Herschwanken

zwischen den verschiedensten Erklärungen in der Darstellung

des Emporkommens der Flavier. Einmal wird die Erhebung

Vespasians auf das geheimnisvolle Walten des Fatums zurück-

geführtfi) Während gleichzeitig von Wunderzeichen und Orakeln

die Rede ist, die nur einen Sinn haben, wenn jene Erhebung

zugleich als ein Werk der Götter erschien, eine Ansicht, die

dann aber auch Wieder wankend wird, indem Tacitus schließlich

noch die y,Fortuna" als Urheberin der Größe des Hauses nenntf’)

Ja wir können noch weiter gehen und sagen: Diese ver—

schiedenartigen Anläufe, das historische Geschehen in ein aprio-

ristisches Schema oder in das übernatürliche System eines von

l) Hist. l, 18: . . . contemptorem talium ut fortuitorum seu quae

fato manent, quamvis significata non vitantur. Vgl. auch Ann. IIT, 30.

2) Siehe oben S. 30. 3) Fato et vi Armini cecidit.

4) Magnaque deum benignitate et modestia hiemis rebus extremis

subventum.

5) Navibusque et casibus vita populi Romani permissa est.

6) Hist. I, 10.

7) ib. II, 1: Struebat iam fortuna in diversa parte terrarum initia

causasque imperio etc.



62 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Anfang an fertigen VVeltinhaltes zu zwangen, widersprechen

nicht nur sich gegenseitig, sondern stimmen auch zum Teil

recht wenig zum Geist der taciteischen Geschichtsschreibung

selbst. Der psychologische Pragniatismus des Tacitus wurzelt

ja recht eigentlich in der Erkenntnis, daß der menschlichen

Persönlichkeit unter Umständen eine grundlegende Bedeutung

für das geschichtliche Leben zukommt. Denn wozu diese

systematische Vertiefung in das innerste Wesen der historischen

Persönlichkeiten, das unermüdliche Aufspüren der Motive und

Anlässe ihres Wollens und Handelns, wenn der Geschichts-

schreiber nicht der Individualität eine bedeutsame historische

Wirksamkeit beigemessen hätte, auf der ja ganz wesentlich

sein Interesse an der Individualität beruht? Die Art und

Weise, Wie Tacitus das Verhältnis der historischen Persönlich-

keit zu den übrigen Faktoren des geschichtlichen Lebens dar-

stellt —- man denke nur an die Charakteristik des Augustus

oder des Tiberius! —— läfät den Eigenwert der historischen

Persönlichkeit als eines selbständigen und zum Teil maßgeben-

den Faktors der historischen Entwicklung mit so plastischer

Klarheit und Anschaulichkeit hervortreten, daIä sowohl gegen

die taciteische Überspannung des Zufallsbegrifl's, wie gegen

den taciteischen Fatalisnius kein gewichtigerer Zeuge ins Feld

geführt werden kann, als eben Tacitus selbst. Und am wenig-

sten Würden die ungeheueren Frevler und die Vertreter alt-

römischer virtus, die er uns vorführt, zugegeben haben, dafa ihre

Taten „mehr erlitten als getan“ seien,1) wie man wenigstens

nach gelegentlichen Äußerungen des Theoretikers Tacitus an-

nehmen müfäte.

Und wie stünde es vollends mit der pädagogischen und

didaktischen Tendenz der taciteischen Geschichtsschreibung?

Tacitus will durch die Beispiele (exempla!) großer Tugenden

und großer Laster bessernd wirken. Eine Wirkung, die er

geradezu als das praecipuum munus annalium bezeichnet?)

 

1) Um mit dem sophokleischen Ödipus auf Kolonos zu reden: änsi

toi y' 5an ‚uov nanovfla’z’ 5012 ‚uällov 7’) Öeögaxöra.

2) Ann. III, 65.



Die Weltanschauung des Tacitus. 63

Ja er gibt sich der Hofi'nung hin, dafä das über die verstor-

benen Imperatoren .von der Historie verhängte Totengericht

auf das Verhalten der lebenden einen günstigen Einflutä aus-

üben werde. Was hätte ein solcher Erfolg zu bedeuten gehabt,

wenn es tatsächlich auf dies Verhalten so blutwenig ankam,

wie es unter der Herrschaft einer absoluten Zufälligkeit oder

eines blinden Fatums der Fall gewesen Wäre! Und wie hätte,

wenn der Fatalismus recht behielt, überhaupt noch von einem

.Werturteil über menschliches Handeln, von irgendeiner ethischen

Beurteilung die Rede sein können?)

Wir sind zu Ende! Und wenn wir nun das Fazit all

dieser Beobachtungen ziehen, so kann ein unbefangenes Urteil

nur zu dem Schlusse kommen: Was man so gewöhnlich die

„Weltanschauung“ des Tacitus nennt, ist ein Chaos von unab-

geklärten und unausgereiften Meinungen, ein Sammelsurium von

Widersprüchen, zwischen denen eine Ausgleichung unmöglich

ist?) Auch kann man nicht sagen, dafä die eine oder andere

dieser Meinungen irgendwie dominierend in den Vordergrund

trete, wie etwa bei Senecala) Die Möglichkeiten eines rein

natürlichen Pragmatismus sind mindestens ebenso ernstlich,

wenn nicht ernstlicher erwogen, als die eines mystisch—religiösen.

Mit großartiger Ofi’enherzigkeit hat er den ganzen Zwiespalt,

l) Wie schon Cicero, de fat. 40 (cf. 11) sehr treffend bemerkt hat.

2) Tacitus würde es bei einer ähnlichen Interpellation, wie sie Zeus

bei Lukian beantworten muß, nicht besser gegangen sein, als diesem,

dem der wi'axo; siegreich vorhält, daß in seiner Welt zugleich will-

kürliche Götterherrschaft, Fatum und menschliche (im Totengericht zum

Ausdruck kommende) Verantwortlichkeit gelte!

3) So einfach liegt für Tacitus das Problem nicht, wie für jenen

Standpunkt, den Seneca in den Worten formuliert hat: si hunc naturam

vocas, fatum, fortunam, omnia eiusdem Dei nomina sunt varie

utentis potestate sua. De benef. IV, 8. Vgl. Nat. quaest. II, 45, lf.:

. . . rectorem cnstodemque universi, animum ac spiritum mundi, operis

huius dominum et artificem, cui nomen omne convenit; vis illum

fatum vocare, non errabis, —— vis illum providentiam dicere, recte dices, —

vis illum naturam vocare, non peccabis, ——— vis illum vocare mundum,

non falleris, Angesichts dieser kindlichen Unklarheit eines tonangebenden

„Philosophen“ wird man den Geschichtsschreiber milder beurteilen.



64 l. Abhandlung: Robert V. Pöhlmann

der seine Seele erfüllte, die innere Zerrissenheit seines Denkens

in die Darstellung selbst hineingetragen _und vor den Augen

des Lesers enthüllt! ‘

Wenn es Tacitus nie gelungen ist, aus diesem inneren

Zwiespalt zu einer größeren Folgerichtigkeit und, Einheitlich-

keit der Weltansicht zu gelangen, so erklärt sich das übrigens

nicht nur aus der allgemeinen eklektischen Tendenz der Zeit,

sondern ganz wesentlich auch daraus, daß seine ganze Grund-

anschauung an einem verhängnisvollen prinzipiellen Fehler litt.

Er hat ja viel zu tief der Wirklichkeit des Lebens ins

Auge gesehen, als dafä er sich bei den bisherigen Versuchen

der philosophischen Spekulation, die Fülle der Erscheinungen

unter eine allgemeine Formel zu fassen, auf die Dauer hätte

beruhigen können. Wenn auch, — ähnlich wie bei der hel-

lenistischen Historiographie, — in dem mystischen, fatalistischen

und theistischen Element seiner Geschichtsauffassung der Einfluß

der Stoa nicht zu verkennen ist, so ist er doch viel zu sehr

Historiker und Skeptiker, als da12} er dem Dogmatismus der

stoischen Theologie in der Weise erlegen wäre, wie etwa

Poseidonios. Und dasselbe gilt von dem Dogmatismus anderer

Richtungen, die ebenfalls nicht ohne Einflufä auf ihn geblieben

sind. Allein so ausgeprägt eklektisch und zugleich skeptisch

sein Verhältnis gegenüber den verschiedenen dogmatischen

Lösungen des Schicksalsproblems erscheint, so sehr die jeweilige

Hinneigung zu dieser oder jener Lösung den Charakter des

Provisorischen und Problematischen zeigt, so hat sich doch in

anderer Hinsicht sein ruheloses Kausalitätsbedürfnis nicht immer

der Suggestion entziehen können, welche die mächtige speku-

lative Tradition der „sapientissimi veterum, quique sectam

eorum aemulantur“ 1) unwillkürlich auf sein Denken übte. Der

Einflufä dieser metaphysisch-theologischen Gedankenwelt ist

doch immer noch stark genug, um ihm den Rückweg zu dem

kausalen Empirismus des Thukydides zu verschließen. Er hat

nicht den intellektuellen Mut des Thukydides, die Frage syste—

matisch zu Ende zu denken und sich bei ihrer Unlösbarkeit

') Ann‚ VI, 22.



Die Weltanschauung des Tacitus. 65

endgültig zu bescheiden.‘) Sein Innerstes sträubt sich gegen

die Erkenntnis, die sich ihm doch immer wieder übermächtig

aufdrängt, dafä die Frage nach dem Sinn des Daseins nicht

zu beantworten ist, daß daher die Möglichkeit einer von aprio-

rischen Postulaten ausgehenden Deutung des geschichtlichen

Verlaufes vom Standpunkt des Historikers aus ebenso abgelehnt

werden muß, wie ihre vermeintlichen Ergebnisse.

Indem Tacitus dies verkannte und sich durch den mäch-

tigen Drang nach universaler Anschauung immer Wieder verleiten

ließ, auf der Suche nach letzten primär wirkenden Ursachen

über die empirisch—psychologische Motivation hinauszugehen

und unbekannte Kräfte als wirkende Ursachen in die genetische

Erklärung der Geschichte einzuführen, mußte er mit innerer

Notwendigkeit immer wieder in Konflikt mit den realen Beob—

achtungen kommen, die sich ihm bei der Analyse des Wirk-

lichen Geschehens aufdrängten. Er mußte die Erfahrung

machen, dafä man auf diesem Wege nie zu einer wissenschaft—

lichen Hypothese, sondern lediglich zu vagen Konstruktionen

gelangen konnte, die die Grenzen der historischen Erkenntnis

weit überschritten.

Daher die ewige Unsicherheit und das Schwanken zwischen

den verschiedensten Annahmen, da die allgemeine genetische

Formulierung, die er aus einem Tatsachenkomplex abstrahiert

hatte, immer Wieder dadurch in Frage gestellt wurde, daß

andere Tatsachenkomplexe ein anderes Erklärungsprinzip for-

derten?) Statt nun aber daraus zu schließen, daß die Wirk—

1) Mit gewirkt hat ja bei dieser Unsicherheit wohl auch das Gefühl,

nicht so tief in die Philosophie eingedrungen zu sein, um seinerseits

eine definitive Entscheidung wagen zu dürfen. Systematische Beschäf-

tigung mit der Philosophie ist ja nach seiner Ansicht nicht Sache des

Römers und Senators! Agricola, c. 4. Vgl. Dialog, c. 31.

2) „Der Historiker“, — sagt v. Below, — „wird immer wieder in

die Lage kommen, konstatieren zu müssen, da5 die Entwicklung nicht

so verlaufen ist und nicht so verläuft, wie Menschenwitz sie sich kon-

struiert. Im Historiker steckt zweifellos ein Stück Skeptiker.

Wenn es der Zweck der Wissenschaften ist, eine Gesamterkenntnis

hervorzuhringen, so fallt der Historie zunächst die Rolle zu, auf die

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hist. K1.Jahrg.1910, l. Abh. ‘ 5

 



66 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

lichkeit in ihrer Totalität eben nicht faßbar ist, und daß die

unendlich vielen Möglichkeiten der historischen Einzelgestaltung

und die aus der Komplikation des historischen Lebens folgen-

den Zufalligkeiten dem Historiker die restlose Durchführung

eines einheitlichen Erklärungsprinzips, sozusagen eine einreihige

Kausalverknüpfung nicht gestatten, hält er trotzdem an der

Zulässigkeit solcher absoluten Lösungen grundsätzlich fest,

wenn er auch für sich persönlich zu einer definitiven Ent-

scheidung nicht kommt. Und so verschließt er sich selbst die

Erkenntnis, dalä in dem unendlich verschlungenen Gewebe des

historischen Prozesses der Anwendbarkeit eines Erklärungs-

prinzips eben tatsächlich immer wieder Grenzen durch ein

anderes gesteckt sind. Eine Erkenntnis, die ihm voreilige

Generalisierungen, Widersprüche und Unklarheiten erspart hätte,

aus denen er niemals einen Ausweg fand. Er scheitert an

dem unlösbaren Widerspruch, an dem Dualismus zwischen dem

Metaphysiker, der die Mannigfaltigkeit des Einzelnen unter

allgemeine Begriffe von unbedingter Geltung bringen will, und

dem Historiker, der nun einmal von dieser unendlichen Mannig-

faltigkeit der Erscheinungen nicht loskommen kann und durch

die Realität der Dinge von den Höhen der Abstraktion immer

wieder auf einen Punkt herabgeführt wird, wo das Illusorische

des Bemühens um eine transzendente Fundamentierung der

Geschichte mehr oder minder klar zutage tritt. Der Histo—

riker hat eben seine eigenen Augen und „sein Beruf wird

es voraussichtlich immer bleiben, gegen die Konstruktionen der

Systematiker Einspruch zu erheben“.‘)

In demselben Dualismus ist es begründet, dafä Tacitus als

Historiker und Kritiker eine entschiedene Abneigung zeigt, eine

willkürliche Durchbrechung des immanenten Kausalzusammen—

hanges der Dinge zuzugeben, während er als Metaphysiker doch

Wieder gelegentlich selbst mit dem Eingreifen transzendenter

Relativität der Behauptungen hinzuweisen, die die systematischen

Wissenschaften aufstellen." Historische Zeitschrift, Band 81: Die neue

historische Methode, S. 24l.

1) v. Below, a. a. 0., S. 243.



Die Weltanschauung des Tacitus. 67

Kräfte rechnet. Er ist hier eben einem Schicksal erlegen, dem sich

auch andere große Meister der Geschichtsschreibung nicht ganz

haben entziehen können, wenn sie sich gelegentlich zu ähnlichen

Grenzüberschreitungen verführen ließen. Bietet hier doch selbst

Ranke, der sich doch desUnterschiedes zwischen einer rein wissen—

schaftlichen und einer metaphysisch-religiös gerichteten Be-

trachtungsweise der Geschichte vollkommen klar bewußt War,‘)

in gewisser Hinsicht eine Analogie zu Tacitus! Man hat mit

Recht die Bemerkung gemacht, daß das teleologische Element

in dem geschichlichen Denken Rankes, die Art und Weise,

wie er von einer göttlichen VVeltregierung spricht und sich

bei ganz bestimmten Ereignissen versucht fühlt, deren Plänen

nachzuspüren, wenig in Einklang steht mit der Vorstellung

von einer inneren Notwendigkeit der Dinge, die sonst bei

ihm so charakteristisch hervortritt?) Hier ergeben sich Wider-

sprüche und Unklarheiten, die von einer ähnlichen Verlegen—

heit oder änogc’a des Historikers zeugen wie bei Tacitus. Und

wenn man von Ranke gesagt hat, dafä er aus dieser Verlegen—

heit keinen Ausweg finden konnte?) so ist ihm damit eben

nur ähnliches widerfahren wie einem Tacitus.

Freilich steht Tacitus insoferne unter Ranke, wie unter

Thukydides, als sein Standpunkt wenigstens hie und da die

kritische Feststellung des Tatbestandes im einzelnen ungünstig

beeinfluät hat, was bei Ranke niemals der Fall war. Die Grenze

zwischen Wissen und Glauben ist bei ihm bereits so weit ver-

schoben, daß bei der Beurteilung ganz konkreter Tatsachen

Wissen und Vernunft vom Glauben zum Schweigen gebracht

werden, wenn dessen Auffassung zufällig durch den consensus

hominum gestützt wird. Tacitus scheint ja nicht, wie z. B.

Seneca, der Suggestion erlegen zu sein, welche der auf dem

consensus gentium gestützten Theodizee der Stoa zu Grunde

l) Fester, Humboldts und Rankes Ideenlehre. Deutsche Zeitschrift

für Geschichtswissenschaft 1891, S. 239.

2) W. Freytag, a. a. O. Archiv für systematische Philosophie 1900

(Band 6), S. 146.

3) Freytag, ebd.‚ S. 139.

5*



68 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

lag. Wenigstens hat er niemals die Ansicht geäußert, dalä

die Übereinstimmung großer Menschenmassen an sich schon

ein genügender Beweis für die Wahrheit von Vorstellungen

sei, die jenseits aller menschlichen Erfahrung liegen.‘) Wo er

sich als Historiker dem Wunder beugt, handelt es sich um

Erscheinungen der sichtbaren Welt, die ihm in empirischer

Weise durch vermeintlich glaubwürdige Augen- und Ohren-

zeugen so weit festgestellt scheinen, daä er eine pure Negation

nicht mehr für möglich hält.

Freilich ist diese pseudohistorische Logik um nichts besser,

als die theologische Dogmatik der Stoa. Sie macht ihn blind

gegen die bei seinem sonstigen kritischen Standpunkt so nahe—

liegende Erkenntnis, dafä angebliche Kollektivbeobachtungen im

Stile des Wunders von Reggio sich sehr leicht massenpsycho—

logisch begreifen lassen, da6 sie z. B. sehr häufig nur die

Illusion eines einzigen Individuums darstellen, die durch An-

steckung die anderen so suggestiv beeinflußt hat, dafä das von

einem gemeldete Wunder alsbald von allen aufgenommen wird:

die in der Geschichte so häufigen.Kollektivhalluzinationen, die

wegen ihrer vermeintlichen Mafienbezeugung Glauben finden,

die aber gerade deshalb erst recht problematisch sind, weil

Beobachtungsvermögen und kritischer Sinn des Einzelnen in

der Masse meist völlig versagt und die der Reflexion und des

logischen Denkens unfähige Masse keinen Maßstab für das Un-

wahrscheinliche kennt?) Dalä Tacitus gelegentlich so einfachen

psychologischen Erwägungen unzugänglich ist, erscheint um

so auffallender, wenn man sich erinnert, wie abfällig er sich

anderwärts über den Geisteszustand der Masse und über die

Leichtigkeit geäußert hat, mit der sie sich das Absurdeste

l) Einmal, Ann.VI‚ 22 (siehe oben S. 51), tritt ja eine gewisse

Neigung in diesem Sinne hervor, aber zu einer klaren Entscheidung

kommt es nicht.

2) Vgl. Le Bon, Die Psychologie der Massen. Deutsche Ausgabe

1908, S. 29 und 44, wo sehr treffend als Musterbeispiel der ansteckenden

Suggestion die angebliche Erscheinung des heiligen Georg auf den Mauern

Jerusalems angeführt wird. Sowie ihn ein Kreuzfahrer gesehen hat,

sehen ihn alle!



Die Weltanschauung des Tacitus. 69

suggerieren läfät. Dazu welch eine Verkennung des Zeugnis-

wertes einer „verbreiteten“ Überlieferung! Es ist als ob der

Geschichtsschreiber gänzlich vergessen hätte, dalä die große

Mehrheit der Menschen nur sehr wenig imstande ist, das Sub-

jektive vom Objektiven zu unterscheiden, und dati ihre Ent-

scheidungen und Meinungen weit mehr durch Gefühl und

Suggestion bestimmt werden, als durch den Verstand!

Es ist, — so darf man wohl sagen, — die Bankerott—

erklärung des Geistesaristokraten Tacitus, der hier in

diametralem Gegensatz zu seiner allgemeinen Ansicht über die

Inferiorität der Masse die Wahrheit auf seiten der größten

Zahl zu finden glaubt, als ob alle die gleiche Einsicht besaßen!

Es ist die Bankerotterklärung des Kritikers und Psycho-

logen Tacitus, der auf der einen Seite an der Hand treffender

individual- und massenpsychologischer Beobachtungen nach-

Weist‚ wie der consensus hominum auf dem Gebiete der Wunder-

gläubigkeit lediglich der Reflex gleicher Instinkte und Vor-

stellungen ist, — und der sich dann trotzdem der Suggestivkraft

eines solchen consensus hominum nicht völlig zu entziehen ver—

mag! Die verhängnisvolle Frucht der Schwäche, die wohl

zweifeln und immer Wieder zweifeln, aber zuletzt doch nicht

den Mut zu einer grundsätzlichen Ablehnung finden kann.‘)

Damit verliert auch der Kritizismus des Tacitus an innerem

Wert bedeutend. Sein Zweifel ist nicht derjenige einer auf—

strebenden Epoche, in der sich der denkende Menschengeist

seiner Kraft bewußt geworden ist, sondern der einergeistig

müde gewordenen Zeit, in der die Fähigkeit zu zweifeln —

dies unentbehrliche Ferment aller höheren geistigen Entwick-

lung —— bedenklich im Abnehmen begrifi‘en und von allen

Seiten her durch entgegengesetzte Instinkte und Antriebe ge-

schwächt war. Ein Zweifel, der daher auch nieht mehr die

1) Wenn man den Gegensatz recht scharf fassen will, vergleiche

man die Haltung des Tacitus gegenüber dem Wunder von Reggio mit

dem, was Gibbon (c. 37, 8) über das Wunder von Tipasa (484) sagt und

über den „unheilbaren Argwohn“, der selbst durch den augenscheinlichsten

„Beweis“ eines Wunders nicht erschüttert wird.



70 - l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

volle Kraft besaß, den Menschen vor den Eingebungen seiner

Phantasie und der subjektiven Bedürfnisse und Wünsche seines

Herzens zu schützen. Wenn irgendwo, so tritt es hier zutage,

wie Tacitus an der großen Wende der Zeiten steht.

Der strahlende Glanz, den hier noch einmal antike Kunst und

antiker Geist über ein Menschenwerk ausgebreitet hat, kann

nicht darüber hinwegtäuschen, dal’ä es nicht der Glanz des auf-

steigenden Gestirnes ist, sondern der abendlichen Sonne, die

allmählich in den Schleier dunkler Wolken versinktfi)

Über die Eingangspforte zu dem Zeitalter antiker Hoch—

kultur hätte man das bekannte Wort Epicharms setzen können:

„Sei nüchtern und lerne zweifeln. Das ist das Rückgrat (eigent-

lich Gelenke) des Geistes“ (väcps xal ‚uä/wao’ ämcmstv' ägüga

zaöm räv Lpgevcbv). Und auf der Höhe dieser Kultur hatte

Sokrates verkündet: „Es war immer und allezeit meine Art,

niemandem als den Vernunftgründen zu folgen, die mir bei

rationeller Prüfung als die besten erschienen”) Es ist die

Vernunft, der löyo; der das Verhältnis des Forschers zu den

Ansichten anderer Menschen bestimmt. Nur das läfät er als

beglaubigt gelten, was sich vor dieser Instanz bewährtfi)

und so stellt er mit einer Sicherheit, die kein Schwanken und

keine Kompromisse kennt, seinen persönlichen kritischen Stand-

punkt der Kritiklosigkeit der „Vielen“ gegenüber, die „auch da

etwas zu Wissen glauben, wo niemand etwas wissen kann“.‘)

So denkt ein typischer Vertreter der antiken Hochkultur

und ihrer ausgesprochen aktuellen Denkweise. Und wie der

große Zerstörer der 665a zcöv noüa‘ßv deß‘gaßnwv, so hat auch

die Geschichtsschreibung —— und zwar lange vor ihm -—— das

Recht der freigewonnenen persönlichen Erkenntnis gegen—

1) Wie man es einmal im politischen Sinne von Perikles gesagt

hat. Wenn daher Lembert, a. a. 0., S. 57 von Tacitus sagt, daEx er in

dem Widerstreit von Zweifel und Aberglaube „im ganzen doch Sieger

geblieben ist“, so ist dies jedenfalls dahin einzuschränken, daß dieser

Sieg ein Pyrrhussieg war.

2) Plato, Kriton 46b. 3) Ebenda 47a.

4‘) Plato, Apologie 29b. Vgl. meine „Sokratische Studien“. Sitzungsb.

der philos.-philol. und der hist. Klasse der Münch. Akad. 1906, S. 107.



Die Weltanschauung des Tacitus. 71

über dem großen Haufen der Menschen proklzuniert. Man

denke nur an das vernunftstolze und verstandesklare Wort, mit

dem Hekatäos von Milet sein Geschichtswerk eingeleitet hat!

„Dies habe ich niedergeschrieben, wie mir jegliches wahr zu

sein scheint. Denn die Traditionen der Hellenen sind Wider—

spruchsvoll und lächerlich.“ Die Verkündigung der kritischen

Autonomie des Geschichtsschreibers, für die es keine

Überlieferung gibt, die es sich nicht gefallen lassen

müfäte, auf ihre Übereinstimmung mit den empirisch

feststehenden Tatsachen der Natur und Geschichte

geprüft zu werden. Ein Standpunkt, für den es einfach

‚lächerlich" gewesen Wäre, wenn es jemand, wie in dem er-

wähnten Falle Tacitus, nicht „gewagt“ hätte, „dem Glauben an

eine weitverbreitete Überlieferung entgegenzutreten“. Und so

hat auch Thukydides gedacht. Dagegen ist schon sehr bald

nach ihm und in der hellenistischen Geschichtsschreibung eine

fortschreitende Verdunklung dieser klaren und sicheren kri-

tischen Position unverkennbar. Ein Prozeä, in dem auch

Tacitus mitten inne steht.

Es ist eine Tatsache von unberechenbarer und noch lange

nicht genügend gewürdigter Tragweite, dalä jene glänzende

Errungenschaft des kritischen Genius der Griechen

selbst von einem Tacitus —— wenn auch nur gelegentlich

— preisgegeben wird. Ein Sieg des Massentums und des

gerade damals übermächtig vorwärtsdrängenden Massenwahnes,

der nur mit der Unterwerfung der Intelligenz unter die

Zahl und der Unterdrückung der freien wissenschaft—

lichen Persönlichkeit durch das Schwergewicht un-

wissender Massen endigen konnte. Hier kündigt sich schon

klar und deutlich eine Zeit an, in der, — wie Seeck treffend

bemerkt hat‚‘) —— „die Niedrigen und geistig Armen ihren

Aberglauben den höheren Schichten aufzwangen; oder richtiger,

WO diese selbst immer mehr herabsanken und so allmählich

auf die niedere Glaubensstufe ihrer Knechte zurücktraten“.

Eine Zeit, für die das Wort Ciceros von dem Aberglauben,

'l Geschichte des Untergangs der antiken Welt. 1909, III, S. 138.

 



72 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

der „sich über die ganze Welt ergossen und den schwachen

Menschengeist unterjoclit hat“,1) noch eine ganz andere Be-

deutung gewann, als er selbst ahnen konnte. Wenn sogar

ein Tacitus zuletzt doch vor der vox populi kapitulierte, so

darf man sich in der Tat nicht wundern, daß bereits in der

nächsten Generation selbst ein Lukian bei all seinem Spott

die Empfindung hat, daß der Kampf gegen die Beschränktheit

doch vergeblich sei! Ist doch schon ein paar Jahrhunderte

nach Tacitus die Rolle zwischen Persönlichkeit und Masse so

völlig vertauscht, ist die öde Gleichmacherei und Denkfaulheit

so weit fortgeschritten, daß es einen Augustin wie ein „großes

Wunder“ anmutete, wenn sich überhaupt noch jemand fand,

der „nicht glauben wollte, was alle Welt glaubt“.2)

Es ist dieselbe Logik, mit der schon der Polytheismus die

Existenz seiner Götter aus der „Übereinstimmung aller Völker“

bewies?) mit der er ebenfalls aus der Verbreitung bei allen

Völkern die Berechtigung seines schlimmsten Aberglaubens,

z. B. der Vogelschau, deduzierte. Eine Logik, die schon Cicero

durch die ironische Bemerkung ad absurdum führte, daE; doch

das Allerverbreitetste der Unverstand sei, und daß man

sich in seinem persönlichen Urteil doch nicht durch die Masse

bestimmen lassel‘)

So führt die taciteische Hinnahme eines „weitverbreiteten“

Wunderglaubens unmittelbar hinüber zu der ohnehin immer

allgemeiner werdenden passiven Denkweise der Halbkultur,

zur völligen Umkehrung des aktiven Prinzips der Vollkultur:

„Habe den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen“

(Kant). „Denn“ — so sagt ein anderer Vertreter dieser

Kultur —— „die Mehrheit ist der Unsinn. Verstand ist stets

1) De divin. II, 148: . . . superstitio fusa per gentes oppressit

omnium fere animos atque hominum imbecillitatem occupavit.

2) De civ. dei XXII, 8: quisquis adhuc prodigia ut credat inquirit,

magnum est ipse prodigium qui mundo credente non credit.

3) Vgl. über diesen Fehlschluß Cicero, de nat. deor. I, 62.

4) De div. II, 81: At omnes reges, populi. nationes utuntur auspi-

ciis. Quasi vero quidquam sit tam valde quam nihil sapere

vulgare: aut quasi tibi ipsi in iudicando placeat multitudo!



Die Weltanschauung des Tacitus 73

bei wenigen nur gewesen.“ Aber gerade dieser Verstand der

WVenigen mufäte ja gebrochen werden, wenn jenes Herdenprinzip

und der Geist hierarchischer Bevormundung siegen sollte, der

eine der edelsten Errungenschaften des Kulturmenschen, das

Recht der Persönlichkeit und das von ihm unzertrennliche

Recht der freien Wahl (ai’geotgl), in allen Fragen der Welt—

anschauung auf Tod und Leben bekämpfte: im Interesse einer

——— Persönlichkeit und Masse gleich bindenden —— Einheit, die

auch Wieder recht eigentlich dem Instinktleben und den in-

stinktiven Forderungen der Masse entspricht. Und so ist das

Ende der Tod der Persönlichkeit in der allgemeinen Sklaverei

des Geistes und des Leibes, wie es der jüngste Geschichts-

schreiber der römischen Kaiser s0 treifend bezeichnet hat.1)

Eine Entwicklung, die natürlich nur gefördert werden

konnte, wenn selbst bei den Höherstehenden der Kritizismus

echter Wissenschaft durch eine stetig stärker werdende Reaktion

von Gefühls— und Wertungsinteressen zurückgedrängt wurde,

die am Ende nur noch in einer gefühlsmäßigen Beleuchtung

der Dinge ihre Befriedigung fand. Je mehr jene aktuelle

Denkweise der Hochkultur und damit die Fähigkeit zu unab—

hängiger Selbstorientierung schwand, um so mehr geriet

man in Gefahr, jener eigentümlichen Passivität des Denkens

zu verfallen, wie sie uns eben als Symptom des Rückfalls in

die Halbkultur entgegentrat?) Je mehr die Kraft und der

Mut des rein wissenschaftlichen Begreifens erlahmte, um so

williger überließ man sich seinen Stimmungen. Ein für die

Dekadence der Antike überaus bezeichnender Zug, den man

— gegenüber dem sachlichen Denken und Sehen der besten

Zeit — geradezu als impressionistisch bezeichnen könnte, und

dem auch schon Tacitus seinen Tribut gezollt hat. Statt bei

Fragen, die für wissenschaftliches Denken unlösbar sind, sein

l) Domasziewski, Geschichte der römischen Kaiser. 1909, Bd. II, S. 321.

2) lnsoferne ist es doch eine ganz einseitige Beurteilung, wenn

Augustin, de civ. dei XXII, 8 von den Zeiten der Rezeption des Christen-

tums als von „temporibus eruditis et omne quod fieri non potest

respue'ntibus“ spricht.



74 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Nichtwissen zu bekennen, flüchtete man aus hellenischer Ver-

standesklarheit Wieder in den Nebel des Gefühls und in die

Dämmerung der Mystik, so daß das geistige Vermögen zu

kritischer Weltbetrachtung von dem Drang nach dem Geheim-

nisvoll—Übersinnlichen förmlich absorbiert wurde.

Damit'ist die abschüssige Bahn betreten, auf der zuletzt

der antike Geist jede Widerstandsfähigkeit gegen die von

_ neuem übermächtig um sich greifende mythologische Denkweise

verlor, die er — wenigstens in seinen höherstehenden Ver—

tretern — bereits vor einem halbenJahrtausend glücklich

überwunden hatte. Der Verfall des kausalen Denkens, der

sich jetzt überall und selbst bei einem Tacitus bemerklich

macht, muäte notwendig dazu führen, dafä auch die Geschichte

zuletzt widerstandslos in das Netz übernatürlicher Beziehungen

verstrickt wurde, welches Theologie und Mystik über das ganze

irdische Leben breitete. Wenn der Geist eines Tacitus gegen-

über dem Mirakel von Reggio versagte, ist es in der Tat nicht

zu verwundern, dafä das Hirn des antiken Dekadencemenschen

schließlich die absurdesten Sätze in Axiome und Glaubens—

„artikcl verwandelte, sich immer mehr mit metaphysischen

Trugbildern, mit wesenlosen Schemen und ungeheuerlichen

Hirngespinsten erfüllte, die der philosophischen und theolo-

gischen Literatur der letzten Jahrhunderte des Altertums zum

Teil ein fast pathologisches Gepräge geben. Und so steht am

Ende des ganzen Prozesses eine rein dogmatische Geschichtsn

auffassung und eine wahre Mär der Weltgeschichte, die mit

ihrer kindlichen Hilflosigkeit gegenüber orientalischer Mythen-

dichtung, ihrer krassen Wundersucht und ihrem phantastischen

Supranaturalismus jedes wissenschaftliche Begreifen der Ge-

schichte auf ein Jahrtausend hinaus nahezu unmöglich machte.

Die ganze Vorstellungswelt, die die Antike in freiem Denken

erarbeitet hatte, wird zuletzt von einem bunten mythischen

' Gewebe übersponnen, und die aus der Tiefe des Volkes empor-

drängenden orientalischen Mysterienreligionen mit ihrem In-

spirationsglauben und ihrer Theologie schreiten siegreich über

sie weg.



Die Weltanschauung des Tacitus. 75

Man braucht nur die Namen Thukydides und Augustin

zu nennen, um den ganzen ungeheueren Verfall des kri-

tischen Genius der Antike und die Tiefe der Kluft zu

erkennen, die den Schöpfer der klassisch—hellenischen und zu-

gleich echt modernen Historie von dem Begründer der mittel-

alterlichen Geschichtsauffassung trennt. In der Mitte zwischen

beiden — auf der bereits abwärts sich neigenden Bahn —

steht Tacitus. Aber man täte ihm unrecht, wenn man über

den bei ihm ja unleugbar vorhandenen Keimen des kritischen

Verfalles die Weite des Abstandes übersehen wollte, die doch

auch noch zwischen ihm und jener kritisch wehrlos gewordenen

Geschichtsansicht besteht, die für ihn nicht weniger als für

Thukydides eine maßlose Superstition gewesen wäre.‘)

Die geistige Welt des letzten großen Geschichtsschreibers

der Antike ist doch immer noch ein Reich der Freiheit.

Selbst da, wo er Zugeständnisse macht, wie an die Astrologie

und an den Wunderglauben, ist die entscheidende Instanz er

selbst: Ob er dort eine Erkenntnis oder hier eine gewisse

Berechtigung zum Glauben anerkennen will, hängt von seinem

eigenen Urteil ab. Und wie wenig denkt er daran, sich in

Bezug auf die letzten Fragen nach irgend einer Seite hin

dogmatisch zu binden. Er gehört noch zu denen, die sich

ihre Meinungen „wählen“, den aigermol, wie der senil gewor-

dene Mensch der Antike vom Standpunkt einer engumgrenzten

Weltansicht aus solche Leute genannt hat?) Daher ist er

auch stets bereit, eine einmal gefafäte Meinung auf Grund

fortschreitender Erkenntnis durch eine andere zu ersetzen.

1) Was hätte wohl Tacitus oder gar Thukydides über die klägliche

Hilflosigkeit gegenüber dem krassesten Aberwitz gesagt, wie sie uns

Buch XXII, c. 8 der civ. dei entgegentritt!

2) Trefl'end hat Norden, Die antike Kunstprosa II, 453 diesen Be-

grifi zur Kennzeichnung des Gegensatzes zwischen der antik—hellenischen

und der altehristlichen Denkweise hervorgehoben und zum Vergleich

auf Tertullian, de praescr. haer. 6 verwiesen: nobis nihil ex nostro

arbitrio indulgerelicet, sed nec eligere quod aliquis de arbitrio

suo induxerit. Vgl. Zielinski, Cicero im Wandel der Jahrhunderte,

S. 148, in Bezug auf den entgegengesetzten Standpunkt Ciceros!



76 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Denn das Wissen, nach dem er ringt, ist ein freies und trotz

seiner priesterlichen Stellung völlig unpriesterliches, an keine

Autoritäten gebundenes Wissen. In dieser Hinsicht steht

er hoch über dem Sklavengeschlecht einer Zeit, in der, —— um

mit Seeck 1) zu reden, — selbst die größten Vertreter der

Philosophie ängstlich bemüht waren, die anerkannten Auto—

ritäten auf ihrer Seite zuAhaben. Er denkt nicht daran, wie

diese, auf eigene Forschung zu verzichten und lediglich einer

überkommenen Glaubenslehre zu folgen. Von ihm kann man

mit Recht sagen, was Harnack von dem theologisch noch nicht

gebundenen Augustin gesagt hat: „er suchte nach einer

fertigen Wahrheit und wollte doch den rastlosen Trieb nach

Wahrheit nicht ersticken“.2)

Während bei dem späteren Augustin der letzte Schlufi-‘s

aller Weisheit ist: „Du sollst glauben“ (m’ozsvoov), wurzelt

das historische Denken des Tacitus doch noch tief in jenem

‚ue'luvao’ ämorsfv des antiken Kulturmenschen?) Und wenn

es bei ihm auch nicht mehr die kritische Nachhaltigkeit von

ehedem besitzt, so ist er doch von dem Autoritätsbedürfnis

des spätantiken Menschen noch himmelweit entfernt. Für

diesen beherrscht das Dogma die Geschichte,‘) er verlangt

vom Dogma, daß es sich vor der Geschichte legitimiere!

Bei ihm geht die Forschung noch ungehemmt in alle Weiten

und Tiefen der Welt und des Lebens, weil sie von dem Be-

wußtsein getragen ist, nirgends haltmachen zu müssen. Dort

ist ein so großer Himmel und Erde umspannender Kreis von

Vorstellungen einem bestimmten Glauben vorbehalten, daß auf

weiten Gebieten die freie Bewegung des Forschers förmlich

unterbunden erscheint.

 

l) a. a. 0., S. 152. 2) Augustins Konfessionen, 3. Auflage, S. 22.

3) Vgl. über diesen Gegensatz Norden, a. a. 0., S. 454.

4) Vgl. die für diese Abdankung der Geschichtswissenschaft

bezeichnende Stelle De civ. dei XVIII, c. 40: Nos vero in nostrae religionis

historia, fulti auctoritate divina, quidquid ei resistit, non dubitamus esse

falsissimum, quomodolibet sese habeant cetera in secularibus literis, quae,

seu vera. seu falsa sint, nihil momenti afi'erunt, quo recte beateque

vivamus. Letzeres könnte direkt gegen Tacitus gesagt sein!



Die Weltanschauung des Tacitus. 77

Daher die Selbständigkeit, mit der Tacitus selbst der

Dogmatik der mächtigen stoischen Theologie gegenübersteht,

und die sehr vorteilhaft absticht von der Selbstentäußerung,

die z. B. schon Augustin gegenüber der zeitgenössischen Dog-

matik der christlichen Theologie gefordert hat”) Diese geistige

Unabhängigkeit, in der sich die Energie des kritischen Intellekts

der Antike immerhin noch stark genug ausprägt, könnte man

nicht besser kennzeichnen als mit den Worten Senecas, in

denen er sich darüber ausspricht, Wie der denkende Mensch

gegenüber den Ansprüchen derer, die eine Antwort auf die

letzten Fragen zu besitzen glaubten, Stellung nehmen müsse:

Als Richter und nicht als Autoritätsgläubiger! „Fer

ergo j udex sententiam et pronuntia, quis tibi videatur verisi-

millimum dicere, non quis verissimum dicat. id enim tam

supra nos est quam ipsa veritas.“ Und weiter heißt es: ,aut

fer sententiam aut . .. nega tibi liquere“.5’)

Glücklich die Zeit, die noch so reden konnte! Rara tem-

porum felicitas, ubi sentire quae velis et quae sentias dicere

licetl3) Und glücklich der hohe Geist, der ewig suchend und

ewig lernend — als Richter über Wahrheit und Irrtum frei

l) Wie bezeichnend für den Gegensatz zwischen dem Menschen

der antiken Vollkultur und dem antiken Dekadencemenschen ist

die Stelle bei Augustin, Serm. 51: „Wie wohlgeborgen seid ihr, die ihr

in euerer Unmündigkeit euch in dem Nest des Glaubens befindet . . .!

Ich Armer verliefa jedoch das Nest, indem ich mich für geschickt

zum Fliegen hielt, und fiel zu Boden, bevor ich fliegen konnte.“

So spricht die Anlehnungsbedürftigkeit einer kritisch hilflos gewordenen

Zeit. Wie hätte wohl ein Thukydides oder Sokrates über einen „Denker“

geurteilt, der sich selbst anklagen zu müssen glaubt, weil er die

„curiositas", die eitle Wifabegierde, die sich hinter den Namen ‚Er-

kenntnis" und Wissenschaft verbirgt, noch nicht ganz überwunden

habe! Vgl. Conf. X, 35.

2) Ep. 65, 10: Das erinnert auffallend an die klassische Formulierung

des Prinzips des Agnostizismus bei Huxley: „In Sachen des Intellekts

folge deiner Vernunft, soweit sie dich führen will, ohne Rücksicht

auf fremde Meinungen. Behaupte aber nicht, dafä Schlüsse apodiktisch

gewiß sind, die nicht demonstrierbar sind.“

3) Hist. I, l.



78 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

seinem eingeborenen Genius folgen durfte, während am fernen

Horizont schon jenes barbarische compelle intrare Augustins

drohte, die brutale Gewalt, die der Wissenschaft vorschreiben

zu dürfen glaubte, an welchem Ziele sie ankommen muß, welche

Ergebnisse sie unter allen Umständen zu meiden hat.

Wenn es für den ethischen und kulturellen Wert einer

Weltanschauung mit von grundlegender Bedeutung ist, dalä

sie die geistige Freiheit und die sittliche Kraft besitzt, das

Recht Anderer auf die Vertretung ihrer eigenen Weltanschau-

ung anzuerkennen, so liegt hier jedenfalls ein Moment vor, in

welchem die geistige und sittliche Überlegenheit des im edelsten

Sinn antik (und hier zugleich auch modern) empfindenden Kultur—

menschen über den recht eigentlich in der Dekadence der Antike

wurzelnden Geist der Gewaltsamkeit und Unduldsamkeit in dem

damaligen Christentum so überaus charakteristisch zutage tritt.

Wie hoch steht in dieser Lebensfrage der Zivilisation noch

ein Tacitus über den größten Wortführern der neuen Welt—

ansieht! Zwar ist auch er sowenig wie sie imstande, eine

Weltanschauung, die ihm in innerster Seele zuwider und ver-

ächtlich war, unbefangen historisch zu würdigen. Er irrte sich,

wenn er sich durch die Ausschreitungen und durch die anti-

soziale Haltung der fanatischen Elemente in Juden- und Christen-

tum und durch den Hochmut des Aristokraten, der es über-

haupt nicht der Mühe für wert hält, dem Seelenleben des

kleinen Mannes näherzutreten, zu der Annahme verleiten ließ,

beide Religionen seien lediglich der wüste Aberglaube eines

von bösen Instinkten erfüllten Pöbelsll) Allein gerade diese

einseitig kriminalpolizeiliche Auffassung beweist, dafä bei

ihm nicht von spezifisch religiöser Intoleranz die Rede sein

kann, wenn er die Bestrebungen des Königs Antiochos, den

Juden „ihren Aberglauben zu nehmen und ihnen griechische

Sitte zu geben“, einen Versuch zur „Besserung dieses ab-

1) Ann. XV, 44: exitiabilis superstitio, ähnlich wie Plinius d. J.

und Sueton von einer superstitio prava bzw. malefica reden. Auch

Seneca bei Augustin, de civ. dei VI, 11 spricht von der consuetudo s celera -

tissimae gentis (der Juden).



Die Weltanschauung des Tacitus. 79

scheulichen Volkes“ nennt l) und anderseits gelegentlich

der neronischen Christenverfolgung die Christen Roms als

Schuldige bezeichnet, welche die äußerste Strenge des Gesetzes

verdient hätten?)

Wieweit er die Gewaltsamkeit der Hellenisierungspolitik

des Syrerkönigs gebilligt hat, wird allerdings aus seinen Worten

nicht klar; aber so viel ist gewiß, dafä er diese Politik ledig-

lich unter dem Gesichtspunkt einer gegen moralische Ver-

kommenheit und barbarische Unkultur gerichteten staat—

lichen Sozialpädagogik ansah, bei der ihm der Gedanke an die

Verletzung eines rein religiösen Interesses ferne lag?) Hat er

doch die Existenzberechtigung des mosaischen Kultus an sich

ausdrücklich anerkanntf) obwohl für ihn Moses ein Betrüger

und die Anhänger der „aller menschlichen Sitte zuwiderlaufen—

den”) Thora „Feinde“ 6) der Menschheit sind, denen alles

unheilig sei, was dem Römer heilig, alles erlaubt, was diesem

ein Greuel sei!7) Ein Urteil, bei dem man sich übrigens nur

zu vergegenwärtigen braucht, wie allein das Verbot des hebrä—

ischen Jahveh, keine anderen Götter neben ihm zu haben, auf

den antiken in der Toleranz für die verschiedensten Religionen

aufgewachsenen Kulturmenschen Wirken muläte!

Und was das Christentum betrifft, das das Gebot absoluter

Intoleranz „als verhängnisvolle Erbschaft des Judentums über-

l) Hist. V, 8: rex Antiochus demere superstitionem et mores Graeco-

rum dare adnisus, quo minus taeterrimam gentem in melius mutaret.

2) Ann. XV, 44.

3) Wenn man den taciteischen Standpunkt verstehen will, muß

man sich auch erinnern, Wie ein zeitgenössischer Jude selbst, Josephus,

den Römern seine Landsleute geschildert hat. Er nennt sie so veri

dorben, daß, wenn die Zerstörung Jerusalems nicht gekommen wäre, ein

Gottesgericht, Verschlingung durch die Erde oder eine Sintflut oder

sodomitisches Feuer sie hätte vertilgen müssen! Bell. iud. 5, 13; cf. 5,

10 und 78. .

4) Hist. V, 5: hi ritus, quoquo modo inducti, antiquitate defenduntur.

5) ib. V, 4.

6) V, 5: adversus omnes alios hostile odium.

7) V, 4: profana illic omnia quae apud nos sacra; rursum concessa

apud illos quae nobis incesta.



80 l. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

kommen hatte“‚‘) so sah er in dessen Stifter gewiß nur den vom

Gesetz Verurteilten, dessen Vergötterung ihm von seinem Stand-

punkt aus als revolutionäre Auflehnung gegen den Staat und

zugleich als Massenwahn erscheinen muläte, zumal er selbst

die seit der hellenistischen Zeit immer häufiger gewordene Ver—

götterung von Menschen 2) offenbar in allen Formen, auch bei

den Imperatorenf) — und vollends bei einem verachteten

Provinzialen niedersten Standes, —- als Symptom des zunehmen—

den Aberglaubens verurteilte. Ist ihm doch darüber völlig

entgangen, dalä diese verachtete Bewegung auch tiefere religiöse

und sittliche Ideen in sich barg; freilich Ideen, die er von

seinem aristokratischen und römischen Standpunkt aus ebenfalls

zum guten Teil verworfen hätte.

Trotzdem ist es nun aber auch hier nicht eigentlich das

religiöse Bekenntnis an sich, — (das nomen ipsum, wie es

Plinius nennt), —— das ihm strafwürdig erscheint, —— das Wäre

für ihn lediglich Pöbelmeinung gewesen, auf die er mit gleich—

gültiger Verachtung herabsahf) — sondern, um mit seinem

Freund Plinius zu reden, die „flagitia cohaerentia nomini“.5)

Man denke nur an die furchtbare Kriegserklärung, die der

größte Wortführer des damaligen Christentums, der Apostel

Paulus, gegen alle Andersgläubigen erlassen hat! Er verur—

teilt den gesamten antiken Götterglauben, sowie alle zu

1) Nach der trefl'enden Bemerkung von Seeck, a. a. 0., S. 196.

2) Vgl. das schöne Kapitel über „Glaubensphilosophen und Gott-

menschen“ bei Seeck, a. a. O. III, 139 ff.

3) Vgl. Arm. IV, 37 f. die Rede des Tiberius, aus der sich die

Stellung des Tacitus zu diesem der Zeit so geläufigen Gedanken des

Überganges vom Menschen in die Gottheit wenigstens indirekt noch zur

Genüge erschließen läßt.

4) Wie sehr übrigens nicht bloß Tacitus, sondern der Höhergebildete

überhaupt das Paralogische an dem damaligen Christentum empfand,

zeigt sehr drastisch der berühmte Satz Tertullians: prorsus credibile

est, quia ineptum est; certum est, quia impossibile est (das „credo quia

absurdum“!). Ein Satz, der für die Beurteilung des taciteischen Stand-

punktes sehr ins Gewicht fallt.

5) Ann. XV, 44: . . . per flagitia invisos vulgus Christianos

appellabat.



Die Weltanschauung des Tacitus. 81

„Schisma“ und „Häresie“ führenden Glaubensmeinungen als

„Werke des Fleisches“ und seiner „Gelüste gegen den

Geist“ und stellt sie auf ein und dieselbe Linie wie „Fressen

und Saufen, Ehebruch und Unzucht, Hals, Neid und Mord“!‘)

Eine Auffassung, die offenbar sehr bald bei den Gläubigen

überhaupt hervortrat, und in der der antike Kulturmensch

nur eine Herabwürdigung und Verächtlichmachung der Staats—

religion und aller anderen Religionen erblicken konnte. Würde

doch auch das Strafrecht moderner Staaten einen solchen

Angriff auf anerkannte Religionsgemeinschaften empfindlich

ahnden! Und wer hätte bestreiten können, dafi eine solche

Anschauungsweise sich bei so manchem mit psychologischer

Notwendigkeit in gewaltsame Handlungen umsetzen mufite,

wie sie ja zur Genüge bezeugt sind: Beschimpfung und Ver-

höhnung Andersgläubiger, Attentate auf Gotteshäuser, Schlagen,

Anspeien, Verstümmeln von Kultusbildern, Störung des sozialen

und Familienfriedens 2) durch agitatorische Verhetzung der

„Gläubigen“ gegen die Andersdenkenden und worin sich sonst

das „odium generis humani" kundgeben mochte?) dessen die

Christen nach der Ansicht des Tacitus unzweifelhaft überführt

warenß) Er stand eben —— angesichts dieses „Hasses“ —

durchaus unter dem Eindruck, dalä sich hier in den Tiefen

der Gesellschaft gegen die höchsten Errungenschaften der

Bildung und des geistigen Lebens eine Bewegung staats- und

kulturfeindlicher Massen erhob, die am liebsten mit allem,

was ihnen im Wege war, in derselben radikalen Weise auf-

geräumt hätten, wie einst die hebräischen Horden im Lande

Kanaan: eine Ausrottungspolitik, die bekanntlich schon in dem-

l) Brief an die Galater 5, l7 fi'.

2) Besonders Zerrüttung des ehelichen Glückes durch den christlich

gewordenen Eheteil. Vgl. Seeck, a. a. 0., 290 ff.

3) Minucius Felix, c. 8: Deos despuunt, rident sacra etc. Origenes

Contra Celsum VII, 62; VIII, 38 f. und 3. Vgl. Keim, Rom und das

Christentum, S. 351. Neumann, Der römische Staat und die allgemeine

Kirche bis auf Diokletian. 1890, S. 37.

4) Ann. XV, 44.

Sitzgsb. d. philos.-philol. u. d. hiat. K1. Jahrg.1910‚ 1. Abb. 6



82 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

selben Jahrhundert Tertullian geradezu als vorbildlich für das

Verhalten der Christen gegen die Heiden gerühmt hat.

In der Tat hat die Folgezeit die Anschauung des Tacitus

von dem Geiste kultur- und gesellschaftswidriger Gewaltsam-

keit, der in dem damaligen Christentum lebte, immer Wieder

von neuem bestätigt. Während Tacitus die verschiedensten

„religiones“ als existenzberechtigt anerkennt, und sein jüdischer

Zeitgenosse Josephus mit dem bekannten Berater Herodes d. G.,

Nikolaos von Damaskus, den Segen der Herrschaft Roms eben

darin erblickt, dafä Rom allen Völkern ungestörte Reli-

gions— und Kultusfreiheit gewähre,‘) wird von den Wort-

führern des damaligen Christentums für die Weltansicht einer

Menschengruppe ein Monopol beansprucht, das der ganzen

übrigen Menschheit das Recht auf die Betätigung ihrer Über-

zeugungen versagte. Und zwar werden diese Überzeugungen

als solche, nicht etwa — Wie bei Tacitus — nur wegen der

mit ihnen „zusammenhängenden“ Verbrechen als unsittlich

gebrandmarkt und mit gewaltsamer Unterdrückung bedroht.

Schon Lukas lälät Jesus ganzen Städten, in denen die

Verkünde‘r seiner Lehre kein Gehör finden Würden, ein Straf-

gericht andrehen, furchtbarer als das über Sodomlg) Wer

das „Reich Gottes“ nicht anerkennt, d. h. jeder Andersgläubige,

wird als „Feind“ erklärt, der beim Gericht vor Christus

geführt und abgeschlachtet werden wirdla) Für Tertullian

ist daher ganz folgerichtig der Götterglaube an sich schon das

„Hauptverbrechen des Menschengeschlechtes“ und „die größte

Schuld des Jahrhunderts“, die „Ursache des Gerichts“.4) Denn

der Göttergläubige hat die Strafe des Mörders verdient”)

l) Ant. XVI, 2, 49. 2) Ev. X, 12.

3) Ebd. XIX, 27: 7:257?) 10i); 51199025; ‚um; 10151011; wir; ,m‘y Üslfiaawd;

‚ue ßaozlsöoat än' 1:13:01); d'jlsrs (568 xai zazaorpdEazs at’noi); ä’yngo-

6191511 ‚uov.

4) De idol.‚ c. 1: Principale crimen generis humani, summus

saeculi reatus, tota causa iudicii idololatria.

5) ib.: idololatres idem homicida est. -— qui negat idololatren

perisse, is negabit idololatren homicidium fecisse, adulterium et



Die Weltanschauung des Tacitus. 83

Und ähnlich erklärt Augustin, daß überhaupt jede vom kirch-

lichen Dogma abweichende Glaubensmeinung ebenso eine gewalt-

same Repression verdiene, wie Mord und EhebruchP) Und

dieser Satz wird mit einem Wortschwall und einem Aufwand

von unsinnigen und unwürdigen Sophismen zu rechtfertigen ge—

sucht?) dem man deutlich anmerkt, wie sich derVerfasser abmühen

muß, um die Stimme seines besseren Selbst zu betäubenfl)

Wenn es Tacitus für ausgeschlossen hält, dafä sich unter

den christlichen Opfern der neronischen Verfolgung Unschuldige

befanden, so war das ja höchst oberflächlich geurteilt. Auch hat

die hochmütige Gleichgültigkeit, die sich in diesem und anderen

Urteilen über die Parias der damaligen Gesellschaft äußert,

für unser Gefühl etwas Abstofäendes. Aber ungleich abstoßender

ist doch der hart an Zynismus grenzende Gleichmut, mit dem

Augustin die brutale Vergewaltigung Andersdenkender im

Hinblick auf die angeblichen „Vorbilder“ aus der Barbarei des

Orients rechtfertigt und die von Haus und Hof Vertriebenen,

um Hab und Gut Gebrachten auffordert, in dieser Behandlung

eine Mahnung zum „Nachdenken“ zu sehenl“) Und dabei

handelte es sich um Christen!

Zwar hat es auch unter diesen immer einzelne gegeben,

wie z. B. den Rogatisten Vincentius, die sich grundsätzlich

gegen die Vergewaltigung Andersdenkender aussprachenfi) Aber

stuprum. —— idololatria de homicidii reatu non liberatur. Cf. ib.

„crimina exitiosa“ und c. l4, wo es heißt, daß eine gemeinsame Freude

von Christen und Andersgläubigen unmöglich sei, da es zwischen Licht

und Finsternis keine Gemeinschaft geben könne!

l) C. Gaud. I, 19, 20 und c. ep. Parm. I, 10, 16.

2) Man lese nur die Ep. 93, in der die Symptome des geistigen

Dekadententums der ausgehenden Antike, besonders ein ausgeprägt

femininer Zug, sehr charakteristisch hervortreten.

3) Wie schön hat er selbst an anderer Stelle ausgeführt, niemand

sei zur „unitas“ zu zwingen; verbo esse agendum, disputatione

pugnandum, ratione vincendum!(93,17).

4) Ep. 93, 9, cf. 105, 7.

5) Augustin sagt von ihm Ep. 93, 5: et putas nullam vim ad-

hibendam esse homini, ut ab erroris pernicie liberetur. Cf.

ib. putas neminem debere cogi ad iustitiam.



84 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

es waren das bezeichnenderweise Minoritäten, deren Toleranz

zudem meist nur eine unfreiwillige war. Wenigstens meint

Augustin, dalä die Rogatisten nur deshalb für Duldung seien,

weil ihnen die Macht fehle!‘) Man könne eine Wilde Bestie

nicht deshalb zahm nennen, weil ihr Zähne und Krallen

fehlen”) Ein sprechender Kommentar zu dem berühmten

Satz des Ammianus Marcellinus: [Julianus] nullas infestas hcmi—

nibus bestias, ut semet sibi ferales plerique Christia-

norum, expertus.’) Wenn der Gedanke einer friedlichen

Gesinnung der Christen gegen Andersdenkende selbst einem

Augustin so unfaßbar scheint, dafä er da, wo sie geäußert wird,

lediglich Heuchelei sieht, und wenn es für ihn, wie für das

damalige Kirchentum überhaupt feststand, daß auch der Christ I

gegen den Christen im Falle des „Irrtums“ Zähne und Krallen

zeigen müsse, wie mag man da von Anfang an gegen Nicht-

christen empfunden haben! Und wie kann man sich da

verwundern, dafä Tacitus bei den Christen dieselben gewalt—

samen Instinkte voraussetzte, die sie sich später gegenseitig

selbst zuschrieben und rücksichtslos gegeneinander betätigten,

daß er ganz ähnlich Wie Augustin in der ohnmächtigen

christlichen Minderheit nur die Bestie sah, der die Zähne und

Krallen fehlten. Und dabei war das Christentum der taci-

teischen Zeit im Gegensatz zu der Augustins noch fast aus-

schließlich eine Religion der kleinen Leute und Ungebildeten,

die sich ja recht eigentlich dadurch kennzeichnen, datä sie

Vorstellungen und Lehren, die sie einmal mit ihrem ungeübten

und schwerfälligen Denken erfalät haben, für die einzig berech-

tigten halten und nur zu leicht geneigt sind, Andersdenkende

für Narren oder Schurken zu halten.

l) 93, 11: saevire vos nolle dicitis, ego non posse arbitror! ita

enim estis numero exigui, ut movere vos contra adversarias vobis multi-

tudines non audeatis, etsi cupiatis. Die Lage der Christen in der Zeit

des Tacitus!

2) ib.: sed nulla bestia, si neminem vulneret, propterea mansueta

dicitnr, quia dentes et unguea non habet.

3} XXII, 5, 4.



Die Weltanschauung des Tacitus. 85

Wir wissen nun freilich nicht, wieweit Tacitus über die

Vorstellungswelt der damaligen Christen unterrichtet war. Wenn

er sie aber auch nur einigermaßen kannte, so traten ihm hier

Anschauungen entgegen, die seine Kritik notwendig heraus-

forderten. Es ist sehr wohl möglich, dafä der Jubel über den

als' „göttliches Strafgericht“ betrachteten Brand, des neronischen

Roms, wie er uns z. B. in der Apokalypse begegnet, und die

——— ebenda sich findende — Prophezeiung des Unterganges

Roms ebenso bis zu ihm gedrungen ist, Wie die der Druiden

und Juden; und wenn nicht, so konnte er immerhin etwas davon

gehört haben, dafä die Christen auf Grund des hebräischen

Mythus vom „ersten“ Menschen Hunderte von Generationen

und Milliarden von Menschen durch ihren Gott zu ewiger

Feuerqual verdammt wähnteu, von der nur der Christ befreit

sein sollte, daß sie — in Konsequenz ihrer Lehre von der

sog. Erbsünde —— auch den sittlich Hochstehenden als der

Hölle verfallen ansahen, wenn er nicht Christ wurde! An-

schauungen, aus denen der antike Kulturmensch sehr wohl

den Schluä ziehen konnte, dal3 sie bei ihren Anhängern ver-

brecherische Instinkte auslösen Würden; wie denn in der Tat

die Qualen und Scheiterhaufen und zahllosen anderen Ver-

brechen an der Menschheit, die den Siegeszug dieser Welt—

anschauung begleitet haben, die natürliche Konsequenz dessen

waren, was schon die Urkirche- gelehrt hat. 1)

Fehlt es doch selbst heute noch nach achtzehnhundert

Jahren im christlichen Rom nicht an Erscheinungen, die von

der Sittlichkeit des antiken, wie des modernen Kulturmenschen

durch eine unüberbrückbare Kluft getrennt sind. Noch heute

wird dort von einem Lehrer der sog. Propaganda die Ansicht

vertreten, dafä der Andersgläubige mit Recht getötet werden

dürfe, weil er schlimmer sei, als ein wildes Tierz) und die

1) Das hat soeben wieder mit Recht betont Seeck, a. a. 0., S. 199

und 212, wo besonders auf die kriminalistischen Folgen des Teufels-

wahnes der Urkirche hingewiesen wird.

2) Eine Ansicht, die sich auf die ebenfalls in der Polemik des

alten Christentums wurzelnde Erklärung des italienischen Katechismus



86 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

Tötung eines wilden Tieres keine Sünde sei!1) Die exitiabilis

superstitio des Tacitus in reinster Gestalt, die mit der anarchi-

stischen Predigt des Mordes sittlich durchaus auf einer Stufe

stehtf) die sich aber auch nur als eine logische Konsequenz

der bereits in dem Christentum der Kaiserzeit vorhandenen

gewaltsamen Tendenzen darstellt. Wer denkt dabei nicht im-

willkürlich an die fiagitia cohaerentia nomini und an die urbs

des Tacitus, quo cuncta undique atrocia aut pudenda -con-

fluunt celebranturque? 3) Und wer kann angesichts einer solchen

gemeingefahrlichen Verwirrung der sittlichen Begriffe, wie sie

uns ja ebenfalls in dem Christen— und Kirchentum der römischen

Kaiserzeit oft genug entgegentritt, an der Möglichkeit, ja Wahr-

scheinlichkeit zweifeln, daß auch in den Köpfen christlicher

Proletarier des kaiserlichen Roms ähnliche Ideen spukten, wie

in dem des Professors der römischen Propaganda, den Tacitus

ohne weiteres zu den „odio humani generis convicti“ gerechnet

hätte! Kurz wir haben hier eine — dank der „stabilitas dog—

matis“ —— zum Teil heute noch zäh festgehaltene Weltansicht

vor uns, die bis zu einem gewissen Grad selbst die kriminal-

polizeiliche Auffassung des Tacitus verständlich erscheinen läßtf)

Pius‘ X berufen kann, daß das ,ketzerische Gift“ (des Protestantismus) die

Seelen„morde‘, die Sittlichkeit und jede Autorität zerstöre.

1) So verkündet Lepicier (Professor der Dogmatik), De stabilitate

et progressu dogmatis 1909, S. 174 f. (Nach hinlänglich beglaubigten

Angaben der Presse.)

2) Ob dieser Mord das Werk eines Einzelnen, der sich zum „Richter“

berufen fühlt, oder einer Gruppe ist, macht ethisch keinen Unterschied.

3) Ann. XV, 44.

4) Ohne Zweifel begründete in diesem Fall schon das odium generis

humani den Verdacht der Gemeingef‘ahrlichkeit. Das verkennt Zeller durch-

aus, wenn er meint, unter diesem christlichen odium habe man damals

nur eine tiefgehende Menschenscheu und nicht eine ‚positive Feind-

seligkeit gegen andere Menschen“ verstanden: Das odium generis

humani. Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 1891, S. 362. So kann

nur jemand schreiben, der die Bedeutung der oben angeführten Stellen

aus Paulus und Lukas verkennt. Wie harmlos sind gegen sie die an

sich ja auch recht vielsagenden Zitate Zellers aus Sueton Claudius 25

und dem Römerbrief des Paulus (XIII, 1)!



Die Weltanschauung des Tacitus. 87

Man darf eben, wenn man Tacitus gerecht werden will,

nicht, — wie es häufig geschieht, —— von einem durch die Ethik

des modernen Kulturmenschen umgestalteten Christentum

ausgehen, sondern lediglich von dem echten und ursprünglichen

antiken Christentum, das übrigens seinerseits auch wieder

etwas wesentlich anderes war, als die Religion Jesu, von der

Tacitus noch weniger eine genügende Kenntnis besaß als wir.

Auch sonst fehlt es in der altehristlichen Ethik nicht an Vor-

stellungen, die eine Auffassung wie die des Tacitus fördern

konnten. Ich erinnere nur an den Half; gegen den Reichtum,

wie er uns besonders drastisch im Lukasevangelium und im

Jakobusbrief entgegentritt, z. B. in der Geschichte vom reichen

Mann, dem" schon der Reichtum an sich als Sünde angerechnet

wird, und dem daher eo ipso die Hölle bevorsteht, während

der arme Lazarus schon um seiner Armut willen nach seinem

Tode ohne weiteres in Abrahams Schott getragen wird. Ich

erinnere ferner an die Lehre von der absoluten Sühnbarkeit

jedes Verbrechens durch die Buße, die bei dem antiken Kultur—

menschen schweren Anstoß erregte und für so manchen einen

Hauptanlafä bildete, die christliche Ethik gegenüber der heid-

nischen als minderwertig zu erklären.

Nun steht ja allerdings Tacitus nicht ganz auf der Höhe

dieser heidnischen Ethik. Sein Klassenhochmut z. B. bleibt

sehr weit hinter dem antiken Humanitätsideal zurück, das

Seneca in die herrlichen Worte gekleidet hat: homo res sacra

homini. Das Höchste, was über das Verhältnis von Mensch

zu Mensch gesagt werden kannll) Aber schlimmer als jedes

gesellschaftliche Vorurteil ist doch jene Art von Gefühlsrohheit,

die es völlig verlernt hat, vor allem die geistige und reli-

giöse Persönlichkeit des Menschen als eine res sacra zu

respektieren, —— die alle Andersdenkenden wie Verbrecher und

„Wahnwitzige‘ behandelt und zur Qual noch den Hohn hin—

1) Solche Ideen hat wohl Seeck im Auge, wenn er a. a. 0.. S. 212

bemerkt, daß „die Moral der Stoa, die der christlichen so ähnlich, aber

von den meisten ihrer Flecken frei war, noch besser hätte wirken können“,

als jene.



88 . 1. Abhandlung: Robert v. Pöhlmann

zufügt, dafä ihre überzeugungstreuen Opfer ja „mit Liebe und

nicht aus Haft gegeißelt“ würden?) Eine Gefühlsrohheit, die

sich auch in dem Jargon dieser Ketzerpolemik ausspricht, der

in seiner drastischen, mit Vorstellungen aus dem Tierleben

operierenden Ausdrucksweise gelegentlich ganz in die Brutalität

der Halbkultur zurückfällt. Die Andersgläubigen werden hier

nämlich mit Dieben verglichen, die Futter streuen, um das

Vieh auf die Seite zu locken, während der von der Hierarchie

beherrschten Staatsgewalt die Rolle des Hirten zugewiesen

wird, der mit der GeiIäel das verirrte Vieh wieder zur

Herde zurücktreibtl”)

Nichts könnte bezeichnender sein für den ungeheueren

Verfall des antiken Geisteslebens, als die noch lange nicht

genug gewürdigte Tatsache, dalä ein so reich begabter, für die

zartesten und hochsinnigsten Regungen des Menschenherzens

empfänglicher Geist wie Augustin auf das Niveau dieser

Anschauungs- und Sprechweise herabsinken konntel3) Wie

mögen da erst weniger feine Geister gewütet haben!

Und nun vergleiche man mit dieser für das religiöse,

sittliche und geistige Leben gleich verhängnisvollen Entwick-

lung, in der die edelste Blüte antiker Kultur, die freie geistige

Persönlichkeit beständig in Gefahr war, in orientalischem

Massen— und Herdentum zu verkümmernf) den hohen und

freien Standpunkt, wie ihn Tacitus in Fragen der Weltan-

schauung einnimmt! Er hat es doch noch nicht verlernt,

l) Nach der berüchtigten Argumentation bei Augustin 93, 3.

2) Ebd. 5.

3) Wenn man zur Erklärung dieses Standpunktes auf die Gewalt-

samkeit von Donatisten und Circumcellionen hingewiesen hat, so über-

sieht man, daß derselbe nur der allgemeinen Richtungslinie des

damaligen Kirchentums überhaupt entsprach, der sich auf die Dauer

auch ein Augustin nicht hätte entziehen können. Ich erinnere nur an

seine Berufung auf die Autorität der Amtsbrüder! Und haben etwa

Ambrosius und Hieronymus anders gedacht?

4) In dieser Hinsicht ist es nur zu wahr, was Eunapios im Leben

des Eustathios gesagt hat: äsröäg (mo'rog wgavmfioet 1d 57:2 777g xdllmm.



Die Weltanschauung des Tacitus. ’ 89

was der lichte hellenische Geist schon durch den Mund Hero-

dots verkündet hatte, daß „alle Menschen von göttlichen Dingen

gleich viel, d. h. gleich wenig wissen“;1) da5; —— um mit

Usener zu reden —— der Inhalt aller religiösen Vorstellungen

nicht in Erkenntnissen beruht. Eine Anschauung, die noch

in den klassischen, d. h. wahrhaft vorbildlichen Worten eines

heidnischen Zeitgenossen Augustins nachklingt: Quid inter-

est, qua quisque prudentia verum requirat? Uno

itinere non potest pervenire ad tam grande secretum?)

Das konnte niemand tiefer empfinden, als gerade Tacitus, der

selbst auf so verschiedenen Wegen um dies Geheimnis mit

heißem Bemühen gerungen hat. In einem Standpunkt, der

grundlegende Fragen der Weltanschauung der Diskutierbarkeit

entziehen wollte und für gewisse Ergebnisse absolute und wo—

möglich durch Gewalt erzwingbare Anerkennung verlangte,

konnte er nur ein Symptom der hereinbrechenden Barbarei

erblicken. In dieser Hinsicht steht er noch ganz auf dem

Boden der Vollkultur, auf der Höhe des Thukydides.

Und wie überragt hier Tacitus selbst einen so feinsinnigen

Geist wie Plutarch, bei dem das Autoritätsbedürfnis bereits

so stark ist, dafi. er „ohne ein kanonisches Evangelium nicht

mehr auskommen kann“,3) wie es ihm die Schriften Platos

gewährten! Ein Vertreter der höchsten Zeitbildung, der trotz

dieser Bildung sogar die Widerstandsfähigkeit gegen die orien—

talischen Mysterienkulte verloren hat und im Banne des Mi-

thras— und Osirismythus und ihrer Lehre von einem bösen

Prinzip in der Welt „den Teufel in die Philosophie ein-

führte“, ja bereits ganz wie die Scholastik des Mittelalters

für die Wissenschaft kein höheres Ziel kannte, als der Theo-

1) II, 3: . . . 1/0”!va ndvza; 611199061:on i’aov negi aöröv

(sc. "In: du’wv) e’m’azaaflaz. Kein Wunder, da6 für einen Klemens

(Horn. I, 10, cf. IV, l2f.; V, 18f.) die Bildung der Griechen der Trug

eines bösen Dämons ist! Vgl. Keim, a. a. 0., S. 354.

2) Symmachus Relat. III, 10.

3) Nach der treffenden Bemerkung Seecks, a. a. 0., S. 150.

*



90 l. Abh.: Robert v. Pöhlmann, Die Weltanschauung des Tacitus.

logie zu dienenll) Verirrungen, die man bei seinem Zeit-

genossen Tacitus doch vergeblich suchen wird!

Wenn Wir so die geistige Persönlichkeit des Tacitus mitten

hineinstellen in den Entwicklungsgang der abendländischen

Kultur überhaupt, wird es uns recht klar, wie treflendflanke

geurteilt hat, wenn er die Werke des Tacitus einen „zwischen

den verschiedenen Epochen aufgerichteten Markstein“ nennt.

Sie sind in der Tat, und zwar in noch viel tieferem und um—

fassenderem Sinne, als Ranke es meinte, „nicht allein Geschichts-

bücher, sondern selbst eine historische Erscheinung“.2)

l) Siehe Plutarch, de def. orac. 2: quloaozpc'ag 198010715011! Is’Äog

äxoüong. Dazu Seeck, ebenda. Kein Wunder, da6 Plntarch sogar in

dem rasierten Kopf eines Isispriesters einen besonderen Tiefsinn findet.

De Iside et Osir.‚ c. 4.

2) Ranke, a. a. 0., S. 269.


